
	

Dinamika	Harmonisasi	Sosial	Antara	Warga	Transmigran	
Jawa	dan	Masyarakat	Lokal	di	Nagari	Banai	

Salman	Al	Habsi	Lubis	
	

Hukum	Tata	Negara,	Fakultas	Syariah,	UIN	Imam	Bonjol	Padang	
	

Correspondence	Email	:	habsilubis27@gmail.com	
	

	 	
	
	
	
	
	
	
	
	

Abstrak	
Penelitian	ini	mengkaji	proses	interaksi	dan	integrasi	sosial	antara	pendatang	
transmigran	dengan	masyarakat	lokal	di	Nagari	Banai.	Penelitian	ini	bertujuan	
untuk	 memahami	 bagaimana	 kedua	 kelompok	 tersebut	 dapat	 menciptakan	
keseimbangan	sosial	melalui	berbagai	mekanisme	adaptasi,	negosiasi	budaya,	
dan	 pembangunan	 hubungan	 sosial	 yang	 harmonis.	 Metode	 yang	 digunakan	
adalah	 pendekatan	 kualitatif	 dengan	 pengumpulan	 data	melalui	wawancara	
mendalam,	 observasi	 partisipatif,	 dan	 studi	 dokumentasi.	 Hasil	 penelitian	
menunjukkan	 bahwa	 harmonisasi	 sosial	 terjadi	 melalui	 sejumlah	 dinamika	
seperti	 pengakuan	 terhadap	 perbedaan	 budaya,	 kolaborasi	 dalam	 kegiatan	
ekonomi	 dan	 sosial,	 serta	 peran	 aktif	 tokoh	 masyarakat	 dalam	 memediasi	
konflik	 dan	 memperkuat	 nilai-nilai	 kebersamaan.	 Faktor	 tantangan	 seperti	
perbedaan	norma,	stereotip,	dan	ketimpangan	ekonomi	juga	ditemukan,	namun	
dapat	 dikelola	 melalui	 komunikasi	 yang	 terbuka	 dan	 upaya	 bersama	 untuk	
membangun	 rasa	 saling	 pengertian.	 Kesimpulan	 penelitian	 menegaskan	
pentingnya	pendekatan	inklusif	dan	dialog	interkultural	sebagai	strategi	utama	
dalam	memperkuat	 kohesi	 sosial	 antara	warga	 transmigran	dan	masyarakat	
lokal	 di	 Nagari	 Banai,	 sehingga	 tercipta	 masyarakat	 yang	 damai	 dan	
berkelanjutan.	
Kata	kunci:	Harmonisasi	Sosial,	Interaksi	Sosial,	Transmigrasi.	
Abstrack		
This	study	examines	the	process	of	social	interaction	and	integration	between	
transmigrant	newcomers	and	the	local	community	in	Nagari	Banai.	The	study	
aims	to	understand	how	these	two	groups	can	create	social	balance	through	
various	mechanisms	of	adaptation,	cultural	negotiation,	and	the	development	
of	harmonious	social	relationships.	The	method	used	is	a	qualitative	approach	
with	data	 collection	 through	 in-depth	 interviews,	participatory	observation,	
and	 document	 studies.	 The	 research	 findings	 indicate	 that	 social	
harmonization	occurs	through	a	number	of	dynamics	such	as	recognition	of	
cultural	 differences,	 collaboration	 in	 economic	 and	 social	 activities,	 and	 the	
active	role	of	community	leaders	in	mediating	conflicts	and	strengthening	the	
values	of	togetherness.	Challenges	such	as	differences	in	norms,	stereotypes,	
and	economic	disparities	were	also	found,	but	they	can	be	managed	through	
open	 communication	 and	 joint	 efforts	 to	 build	 mutual	 understanding.	 The	
research	conclusion	emphasizes	the	importance	of	an	inclusive	approach	and	
intercultural	 dialogue	 as	 key	 strategies	 in	 strengthening	 social	 cohesion	
between	 transmigrant	 residents	 and	 the	 local	 community	 in	 Nagari	 Banai,	
thereby	creating	a	peaceful	and	sustainable	society.		
Keyword:	Social	Harmony,	Social	Interaction,	Transmigration.	
	

	
	

mailto:habsilubis27@gmail.com


	

PENDAHULUAN		
Program transmigrasi merupakan salah satu kebijakan strategis pemerintah Indonesia 

yang sejak lama dirancang untuk mengatasi ketimpangan distribusi penduduk serta mendorong 
pemerataan pembangunan di berbagai wilayah. Salah satu contohnya adalah Nagari Banai, 
yang menjadi lokasi penempatan transmigran dari daerah padat ke daerah yang relatif kurang 
penduduk. Transmigrasi tidak hanya bertujuan menyediakan ruang hidup baru bagi 
masyarakat, tetapi juga diharapkan mampu meningkatkan taraf kesejahteraan keluarga 
transmigran sekaligus mendukung pembangunan nasional secara berkelanjutan (Nova, 2016). 
Dengan demikian, transmigrasi menjadi instrumen penting dalam kebijakan pembangunan 
terintegrasi yang menghubungkan aspek demografi, ekonomi, dan sosial budaya. 

Perpindahan penduduk melalui transmigrasi membawa konsekuensi sosial yang cukup 
kompleks, terutama dalam konteks interaksi antara transmigran dan masyarakat lokal. Kedua 
kelompok memiliki latar belakang budaya, adat istiadat, serta kondisi sosial ekonomi yang 
berbeda, sehingga berpotensi melahirkan gesekan maupun konflik. Namun, perbedaan tersebut 
juga membuka peluang untuk membangun jembatan interaksi sosial yang produktif menuju 
keharmonisan bersama (Anggraini, 2019). Dengan kata lain, transmigrasi tidak hanya 
menyangkut mobilitas fisik, tetapi juga merupakan proses transformasi sosial yang menuntut 
adanya pengelolaan perbedaan secara bijak agar tercapai integrasi sosial yang stabil. 

Nagari Banai menjadi contoh menarik mengenai dinamika sosial yang lahir dari 
kebijakan transmigrasi. Di wilayah ini, proses harmonisasi antara warga lokal dengan 
transmigran berlangsung melalui pencarian titik temu dalam kehidupan sehari-hari. 
Masyarakat dari latar belakang berbeda berupaya membangun pola hubungan sosial yang 
saling melengkapi, sehingga terbentuk fondasi kebersamaan yang mendukung pembangunan 
lokal. Harmonisasi sosial di sini menjadi faktor kunci untuk menjaga stabilitas sosial sekaligus 
memperkuat kohesi masyarakat dalam menghadapi tantangan pembangunan daerah (Nova, 
2016). 

Berbeda dengan beberapa daerah transmigrasi lain yang kerap menghadapi konflik akibat 
perebutan lahan atau benturan nilai budaya, Nagari Banai menunjukkan capaian integrasi sosial 
yang relatif kondusif. Hal ini tidak dapat dilepaskan dari peran strategis tokoh masyarakat, 
lembaga adat, dan elite lokal yang menjadi mediator dalam menyelesaikan perbedaan. Melalui 
forum dialog dan mekanisme musyawarah, potensi konflik yang muncul dapat dikelola 
sehingga tidak berkembang menjadi pertentangan terbuka. Peran aktor sosial ini 
memperlihatkan bahwa harmoni tidak terjadi secara spontan, tetapi merupakan hasil dari proses 
negosiasi sosial yang berkesinambungan (Anggraini, 2019). 

Mekanisme harmonisasi sosial yang terbentuk di Nagari Banai berjalan melalui 
pengakuan atas keragaman budaya, kerja sama dalam bidang ekonomi, serta penciptaan nilai 
kebersamaan yang inklusif. Warga transmigran belajar menyesuaikan diri dengan tradisi lokal 
Minangkabau, sementara masyarakat setempat menunjukkan sikap keterbukaan terhadap 
praktik budaya baru yang dibawa transmigran. Interaksi timbal balik ini melahirkan identitas 
sosial baru yang dinamis, di mana nilai-nilai lokal dan unsur-unsur budaya pendatang saling 
menyatu tanpa menghilangkan ciri khas masing-masing. Hal tersebut menunjukkan bahwa 
integrasi sosial dapat dicapai melalui kombinasi antara adaptasi, kompromi, dan penerimaan 
perbedaan (Nova, 2016). 



	

Meski banyak penelitian sebelumnya menekankan problematika transmigrasi, seperti 
konflik sosial, ketimpangan ekonomi, atau isu marginalisasi, kajian mengenai bagaimana 
harmonisasi sosial dibangun masih relatif terbatas. Penelitian terhadap kasus Nagari Banai 
memberikan kontribusi baru dalam memperluas perspektif tentang transmigrasi, khususnya 
dengan menyoroti dimensi adaptasi budaya, negosiasi sosial, dan strategi komunikasi antar 
kelompok. Dengan demikian, studi ini tidak hanya memaparkan tantangan, tetapi juga 
menghadirkan model praksis bagaimana interaksi multietnik dapat diarahkan menuju 
koeksistensi yang damai (Anggraini, 2019). 

Latar belakang penelitian ini juga semakin relevan karena masyarakat Nagari Banai 
memiliki karakteristik multietnik yang unik. Transmigran membawa tradisi dan sistem nilai di 
daerah asalnya yang berbeda dengan budaya lokal Minangkabau. Perbedaan tersebut 
menghadirkan tantangan dalam menjaga kohesi sosial, tetapi sekaligus menjadi peluang untuk 
menciptakan ruang interaksi budaya yang memperkaya identitas sosial masyarakat. Dengan 
kata lain, Nagari Banai mereflesikan laboratorium sosial Dimana multikulturisme dan integrasi 
sosial dijuji dalam praktik kehidupan sehari-hari (Anggraini, 2019). 

Berdasarkan konteks tersebut, tujuan penelitian ini adalah mendeskripsikan dan 
menganalisis dinamika harmonisasi sosial antara warga transmigran dan masyarakat lokal di 
Nagari Banai. Analisis diarahkan pada faktor-faktor yang mendukung terbangunnya harmoni, 
kendala yang masih dihadapi, serta solusi yang dikembangkan masyarakat dalam 
menyelesaikan perbedaan. Fokus penelitian ini diharapkan memberikan pemahaman 
komprehensif tentang praktik harmonisasi sosial di tingkat lokal, yang dapat menjadi model 
bagi pengelolaan daerah transmigrasi lainnya (Nova, 2016). 

Untuk mencapai tujuan tersebut, penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
menekankan pada kajian interaksi sosial, peran tokoh masyarakat dan lembaga adat, serta 
strategi adaptasi budaya yang ditempuh oleh kedua kelompok. Pendekatan ini memungkinkan 
eksplorasi mendalam tentang bagaimana nilai-nilai sosial terbentuk, dinegosiasikan, dan 
direproduksi dalam kehidupan masyarakat sehari-hari. Dengan demikian, gambaran mengenai 
kehidupan sosial masyarakat multietnik di Nagari Banai dapat dipahami secara utuh, baik dari 
segi tantangan maupun keberhasilannya (Anggraini, 2019). 

Dari sisi regulasi, pelaksanaan program transmigrasi di Indonesia saat ini memiliki dasar 
hukum yang kuat. Antara lain, Peraturan Pemerintah Nomor 19 Tahun 2024 sebagai aturan 
pelaksana dari Undang-Undang Nomor 15 Tahun 1997 tentang Ketransmigrasian yang telah 
diubah dengan Undang-Undang Nomor 29 Tahun 2009. Selain itu, Peraturan Menteri 
Transmigrasi Nomor 1 Tahun 2025 mengatur tentang kerja sama antar pemerintah daerah 
dalam pelaksanaan program transmigrasi, yang bertujuan memperkuat efektivitas tata kelola 
program tersebut (Permen Transmigrasi No.1/2025). Regulasi ini menegaskan bahwa 
transmigrasi bukan hanya proyek sosial, tetapi juga bagian dari kebijakan pembangunan 
nasional yang berorientasi pada kepastian hukum. 

Lebih jauh lagi, Peraturan Menteri Transmigrasi Nomor 3 Tahun 2025 mengatur 
mekanisme penanaman modal dan tata cara pemberian izin investasi di kawasan transmigrasi. 
Regulasi ini dirancang untuk memberikan kepastian hukum dalam mendorong tumbuhnya 
kegiatan ekonomi yang berkelanjutan, sekaligus mendukung kesejahteraan masyarakat 
transmigran. Dengan adanya kerangka hukum tersebut, aspek sosial dan ekonomi transmigrasi 



	

dapat berjalan secara harmonis dan saling melengkapi dalam memperkuat pembangunan 
wilayah (Permen Transmigrasi No.3/2025). 

Dengan demikian, transmigrasi di Nagari Banai tidak hanya dipahami sebagai 
perpindahan fisik penduduk, melainkan sebagai sebuah proses sosial yang kompleks dan 
berkelanjutan. Keberhasilannya ditentukan oleh kemampuan masyarakat untuk membangun 
integrasi budaya, menjalin kerja sama sosial-ekonomi, serta memanfaatkan regulasi sebagai 
landasan dalam pengelolaan perbedaan. Hal ini memperlihatkan bahwa harmoni sosial di 
daerah transmigrasi bukanlah hasil yang instan, melainkan proses kolektif yang memerlukan 
kesadaran, partisipasi, dan pengelolaan yang terarah demi terwujudnya masyarakat yang 
inklusif, produktif, dan sejahtera. 

LITERATURE	REVIEW		
Harmonisasi sosial antara warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal di Nagari Banai 

merupakan fenomena sosial yang kompleks dan menarik untuk dikaji dalam perspektif 
sosiologis dan antropologis. Berdasarkan teori kohesi sosial (social cohesion) yang 
dikemukakan oleh (Putnam, 2000), hubungan antar-komunitas akan berjalan harmonis apabila 
dilandasi oleh kepercayaan, norma, dan jaringan sosial yang kuat. Proses ini juga sejalan 
dengan teori contact hypothesis dari (Allport, 1954) yang menegaskan bahwa interaksi 
langsung antar-kelompok dapat mengurangi prasangka apabila dilakukan dalam situasi setara 
dan didukung oleh institusi sosial. Dalam konteks transmigrasi, teori akulturasi (Berry, 1997) 
menjelaskan bahwa proses adaptasi budaya antara masyarakat pendatang dan masyarakat lokal 
dapat menghasilkan pola integrasi yang berbeda tergantung pada sejauh mana kedua kelompok 
mampu menyesuaikan diri terhadap sistem sosial dan nilai budaya yang berlaku. Kebijakan 
transmigrasi yang awalnya dirancang untuk pemerataan penduduk dan pembangunan wilayah 
justru menimbulkan dinamika sosial baru, di mana perbedaan nilai, sistem kekerabatan, dan 
kepemilikan lahan menjadi faktor penentu keberhasilan integrasi sosial. 

Dalam konteks Sumatera Barat, khususnya di Nagari Banai, hubungan antara 
transmigran Jawa dan masyarakat lokal Minangkabau mencerminkan proses adaptasi sosial 
yang berlangsung secara bertahap. Struktur sosial masyarakat Minangkabau yang berlandaskan 
sistem adat dan kepemilikan tanah ulayat sering kali menimbulkan tantangan bagi transmigran 
yang membawa konsep kepemilikan individu. Namun, penelitian menunjukkan bahwa 
interaksi ekonomi melalui kerja sama pertanian, perdagangan, dan kegiatan sosial seperti 
gotong royong serta kegiatan keagamaan dapat memperkuat ikatan sosial antar-kelompok 
(RAMADANI, n.d.). Meskipun masih ditemukan perbedaan budaya dan potensi konflik, peran 
pemerintah nagari serta lembaga adat sebagai mediator sosial terbukti mampu menciptakan 
ruang dialog dan menjaga stabilitas sosial. Oleh karena itu, studi tentang dinamika harmonisasi 
sosial di Nagari Banai menjadi penting untuk memahami bagaimana dua komunitas dengan 
latar belakang budaya berbeda dapat membangun integrasi sosial yang berkelanjutan di tengah 
keberagaman sistem nilai lokal. 
 
METODE		

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus untuk 
memahami secara mendalam dinamika harmonisasi sosial antara warga transmigran Jawa dan 
masyarakat lokal di Nagari Banai. Lokasi dipilih karena memiliki karakteristik multietnik dan 



	

menunjukkan integrasi sosial yang relatif harmonis dibandingkan daerah transmigrasi lain. 
Sumber data terdiri dari data primer melalui wawancara mendalam dengan tokoh masyarakat, 
tokoh adat, perangkat nagari, serta warga transmigran dan masyarakat lokal, ditambah 
observasi partisipatif terhadap aktivitas sosial, ekonomi, dan budaya. Data sekunder diperoleh 
dari dokumen pemerintah, peraturan terkait transmigrasi, laporan nagari, serta literatur 
akademik. 

Pengumpulan data dilakukan dengan wawancara semi terstruktur, observasi lapangan, 
dan dokumentasi. Analisis data menggunakan model Miles dan Huberman yang meliputi 
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Validitas dijaga dengan triangulasi 
sumber dan metode untuk memastikan keabsahan temuan. Dengan metode ini, penelitian 
diharapkan dapat memberikan gambaran komprehensif mengenai proses harmonisasi sosial, 
faktor pendukung dan kendalanya, serta implikasinya bagi pembangunan masyarakat 
multikultural di Nagari Banai. 

PEMBAHASAN	 

Sejarah	Transminsmigrasi	di	Nagari	Banai	
Sejarah transmigrasi di Nagari Banai berakar dari kebijakan strategis pemerintah 

Indonesia yang bertujuan mengatasi kepadatan penduduk di Pulau Jawa dengan memindahkan 
sebagian warga ke daerah-daerah yang relatif jarang penduduknya di luar Jawa. Sejak awal 
abad ke-20, gagasan transmigrasi telah dipandang sebagai salah satu instrumen pembangunan 
nasional, terutama dalam rangka membuka kawasan baru yang memiliki potensi pertanian dan 
perkebunan. Wilayah Sumatera Barat, termasuk Nagari Banai, menjadi salah satu lokasi yang 
dipilih karena ketersediaan lahan yang luas serta peluang pengembangan sektor agraris. 
Dengan demikian, program transmigrasi bukan hanya dimaknai sebagai kebijakan 
kependudukan semata, melainkan juga sebagai langkah strategis memperkuat ketahanan 
pangan nasional dan pemerataan pembangunan antar wilayah (Rustiadi & Junaidi, 2011). 

Proses transmigrasi di Nagari Banai merupakan bagian dari gelombang perpindahan 
yang telah dimulai sejak masa kolonial Belanda dan kemudian dilanjutkan pada era Republik 
Indonesia. Tujuan utamanya adalah untuk membuka daerah terpencil, meningkatkan akses 
pembangunan, serta mengurangi tekanan demografi di Pulau Jawa. Mayoritas transmigran 
berasal dari Jawa Tengah dan Jawa Timur, membawa serta identitas budaya, sistem pertanian, 
dan pola kehidupan khas daerah asal mereka. Kehadiran kelompok pendatang ini tidak hanya 
menandai proses mobilitas geografis, tetapi juga memunculkan interaksi sosial-budaya yang 
kompleks dengan masyarakat lokal Minangkabau yang telah mendiami Nagari Banai secara 
turun-temurun (May, 2006). 

Gelombang kedatangan transmigran ke Nagari Banai berlangsung secara bertahap, 
terutama pada periode 1980-an hingga awal 1990-an, ketika pemerintah secara aktif 
memfasilitasi penempatan mereka melalui penyediaan lahan pertanian, perumahan, serta 
sarana penunjang lainnya. Peristiwa ini menandai awal mula integrasi sosial antara warga 
transmigran dengan masyarakat lokal, yang memiliki latar belakang budaya dan sistem sosial 
berbeda. Proses integrasi ini bukan sekadar perpindahan penduduk secara fisik, melainkan juga 
mengandung dimensi sosial yang menuntut adanya penyesuaian, baik dari pihak transmigran 
maupun masyarakat setempat, dalam membangun relasi sosial yang harmonis. 



	

Dari sisi administratif, Nagari Banai yang merupakan bagian dari sistem nagari di 
Sumatera Barat, menghadapi dinamika sosial yang cukup kompleks akibat hadirnya komunitas 
baru. Transmigrasi di wilayah ini tidak hanya berkaitan dengan persoalan redistribusi 
penduduk dan penataan wilayah, melainkan juga menyangkut proses adaptasi budaya, 
pergeseran pola interaksi sosial, serta pembentukan tatanan kehidupan bersama antara dua 
kelompok masyarakat yang memiliki latar budaya berbeda. Dengan demikian, program 
transmigrasi di Nagari Banai dapat dipandang sebagai laboratorium sosial yang 
memperlihatkan bagaimana kebijakan negara berimplikasi langsung terhadap kehidupan 
masyarakat adat. 

Pemilihan Nagari Banai sebagai salah satu lokasi transmigrasi tidak terlepas dari 
pertimbangan strategis pemerintah, khususnya terkait ketersediaan lahan pertanian yang cukup 
luas serta prospek pengembangan ekonomi lokal. Wilayah ini dinilai potensial untuk 
pengembangan tanaman pangan maupun komoditas perkebunan, terutama kelapa sawit, yang 
pada masa itu dipandang sebagai salah satu penopang utama ekonomi nasional. Kehadiran 
transmigran diharapkan dapat memperkuat basis produksi pertanian sekaligus menciptakan 
pusat-pusat pertumbuhan ekonomi baru yang mendukung agenda pembangunan jangka 
panjang negara. 

Warga transmigran Jawa membawa tradisi bertani yang berbeda dari praktik pertanian 
masyarakat Minangkabau di Nagari Banai. Jika masyarakat Minangkabau lebih banyak 
mengandalkan sistem pertanian tradisional yang terikat dengan adat dan pola kekerabatan, para 
transmigran Jawa cenderung mengedepankan pola intensifikasi pertanian dengan keterampilan 
teknis yang diwariskan dari daerah asal. Perbedaan tersebut mendorong adanya proses adaptasi 
dan pembelajaran timbal balik, sehingga kedua kelompok masyarakat dapat saling melengkapi 
dalam praktik pengelolaan sumber daya pertanian. Interaksi ini pada gilirannya melahirkan 
bentuk baru dari keragaman agraris yang memperkaya dinamika sosial-ekonomi lokal. 

Penyesuaian budaya antara transmigran Jawa dan masyarakat Minangkabau berlangsung 
secara bertahap melalui interaksi sosial sehari-hari. Transmigran berusaha menyesuaikan diri 
dengan nilai-nilai adat nagari, terutama dalam praktik musyawarah, gotong royong, serta 
penghormatan terhadap aturan adat yang berlaku. Di sisi lain, masyarakat Minangkabau juga 
membuka ruang bagi pendatang untuk ikut serta dalam kehidupan sosial, meskipun dengan 
tetap mempertahankan otoritas adat. Proses ini menjadi titik temu yang memperlihatkan 
bagaimana nilai-nilai kearifan lokal dapat bersinergi dengan budaya pendatang demi 
menciptakan kohesi sosial yang lebih kuat. 
Dalam proses integrasi tersebut, peran pemerintah setempat serta tokoh masyarakat sangat 
signifikan. 

Mereka berperan sebagai mediator yang menjembatani perbedaan, baik melalui 
pembangunan infrastruktur, penyediaan fasilitas publik, maupun melalui penyelenggaraan 
kegiatan sosial yang melibatkan kedua kelompok. Kehadiran program pembangunan yang 
inklusif tidak hanya memperkuat ikatan sosial, tetapi juga menciptakan basis kerjasama 
ekonomi yang mampu menopang keberlanjutan kehidupan komunitas di Nagari Banai. Dengan 
demikian, harmonisasi sosial yang terbentuk bukanlah proses yang berlangsung secara 
alamiah, melainkan hasil dari rekayasa sosial yang dirancang secara sadar. 

Meskipun terdapat sejumlah tantangan seperti perbedaan bahasa, adat, dan kebiasaan 
sehari-hari, baik transmigran maupun masyarakat lokal berhasil membangun ruang 



	

kebersamaan yang sinergis. Dinamika sosial ini memperlihatkan bahwa konflik potensial yang 
muncul akibat perbedaan dapat diminimalisasi melalui interaksi, dialog, dan kerjasama dalam 
kehidupan sehari-hari. Kasus Nagari Banai menjadi contoh penting bagaimana keberagaman 
etnis dapat dikelola secara konstruktif sehingga menghasilkan harmoni sosial yang relatif stabil 
di wilayah transmigrasi (Suyatno, 2025). 

Dengan demikian, sejarah transmigrasi di Nagari Banai tidak dapat dilihat hanya sebagai 
perpindahan penduduk, tetapi sebagai proses historis yang melibatkan transformasi identitas 
sosial, ekonomi, dan budaya. Kehidupan bersama antara masyarakat Jawa dan Minangkabau 
membentuk identitas kolektif baru yang mengintegrasikan unsur-unsur budaya keduanya. 
Dokumentasi sejarah ini menjadi penting bukan hanya sebagai catatan akademik, tetapi juga 
sebagai rujukan praktis dalam memahami dinamika harmonisasi sosial di daerah transmigrasi 
lain, sekaligus memperkaya diskursus tentang pembangunan, pluralitas budaya, dan integrasi 
sosial di Indonesia. 

Profil	Sosial	Budaya	Masyarakat	Nagari	Banai		
Nagari Banai merupakan salah satu wilayah adat yang terletak di Kabupaten 

Dharmasraya, Sumatera Barat, dengan karakteristik sosial budaya yang khas dan sarat nilai 
tradisional. Sebagian besar masyarakatnya berasal dari etnis Minangkabau yang dikenal 
dengan sistem kekerabatan matrilineal, dimana garis keturunan ditarik melalui pihak ibu. Pola 
kekerabatan ini tidak hanya berfungsi dalam konteks keluarga, tetapi juga mengatur 
kepemilikan harta pusaka, pola pewarisan, serta posisi sosial di dalam masyarakat. Kehidupan 
sehari-hari masyarakat Banai ditandai oleh aktivitas kolektif seperti gotong royong, pengajian, 
dan kegiatan keagamaan, yang sekaligus memperlihatkan keterikatan mereka pada nilai adat 
dan ajaran Islam sebagai fondasi kehidupan sosial (Sumatera et al., 1993). 

Kehidupan sosial masyarakat Nagari Banai diikat oleh norma adat yang berfungsi 
sebagai pedoman dalam mengatur tata kelola kehidupan bersama. Sistem pemerintahan nagari 
yang dipimpin oleh ninik mamak, alim ulama, dan cadiak pandai menunjukkan adanya 
perpaduan antara struktur adat dan otoritas moral. Ninik mamak sebagai tokoh adat memegang 
peranan sentral dalam menjaga ketertiban sosial, menyelesaikan konflik internal, dan 
menegakkan aturan adat yang diwariskan turun-temurun. Dengan demikian, pemerintahan 
nagari tidak hanya berperan sebagai entitas administratif, tetapi juga sebagai simbol kontinuitas 
tradisi yang menjaga harmoni sosial di tengah perubahan zaman. 

Dari segi ekonomi, masyarakat lokal Nagari Banai sangat bergantung pada sektor agraris. 
Pertanian padi, perkebunan kelapa sawit, serta tanaman pangan lain seperti jagung dan 
singkong menjadi sumber utama penghidupan masyarakat. Aktivitas ekonomi ini erat 
kaitannya dengan kondisi geografis wilayah Banai yang memiliki lahan subur dan cocok untuk 
kegiatan budidaya. Namun, tingkat kesejahteraan masyarakat masih dipengaruhi oleh 
keterbatasan infrastruktur, akses pasar, serta fluktuasi harga komoditas. Oleh karena itu, 
pembangunan ekonomi di Nagari Banai senantiasa dihubungkan dengan upaya memperbaiki 
aksesibilitas dan meningkatkan produktivitas pertanian masyarakat setempat (Irmandes, 2025). 

Kehadiran warga transmigran Jawa di Nagari Banai menambah kompleksitas sosial 
budaya masyarakat setempat. Para transmigran ini berasal dari berbagai daerah pedesaan di 
Jawa Tengah dan Jawa Timur, dengan latar belakang kuat pada tradisi pertanian, khususnya 
budidaya padi dan palawija. Mereka membawa serta budaya, bahasa, dan sistem sosial khas 



	

Jawa yang berbeda dengan masyarakat Minangkabau. Kehidupan sehari-hari transmigran 
diwarnai oleh usaha mempertahankan identitas budaya asal, sekaligus berupaya menyesuaikan 
diri dengan norma dan nilai lokal. Proses adaptasi ini memperlihatkan dinamika akulturasi 
budaya yang secara perlahan membentuk ruang sosial baru di Nagari Banai. 

Bahasa menjadi salah satu penanda utama perbedaan identitas antara warga lokal dan 
transmigran. Masyarakat Minangkabau menggunakan bahasa daerah mereka dalam 
komunikasi sehari-hari, sementara warga Jawa lebih sering menggunakan bahasa Jawa di 
lingkungan internal komunitasnya. Meski demikian, Bahasa Indonesia berfungsi sebagai 
lingua franca yang memfasilitasi interaksi antar kedua kelompok. Intensitas pergaulan dalam 
aktivitas sosial, pendidikan, dan ekonomi secara bertahap melahirkan bentuk komunikasi yang 
lebih cair, termasuk penggunaan bahasa campuran sebagai strategi adaptasi dalam interaksi 
lintas budaya. 

Interaksi sosial yang terbentuk antara warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal 
Minangkabau berlangsung dalam berbagai ranah kehidupan, baik pada kegiatan sosial, 
keagamaan, maupun acara adat. Aktivitas seperti kerja bakti, perayaan tradisi, hingga kegiatan 
keagamaan bersama menjadi sarana untuk mempertemukan dua kelompok budaya yang 
berbeda. Melalui aktivitas kolektif ini, terbentuk proses harmonisasi sosial yang ditandai oleh 
tumbuhnya saling pengertian, toleransi, dan penghargaan terhadap perbedaan budaya. Interaksi 
ini tidak hanya bersifat fungsional, tetapi juga berperan sebagai jembatan dalam memperkuat 
kohesi sosial antar komunitas (Firma, 2025). 

Di tengah upaya integrasi tersebut, masyarakat transmigran tetap berusaha melestarikan 
budaya asal mereka, misalnya melalui penyelenggaraan tradisi selamatan ketika datangnya 1 
Muharram, pertunjukan kuda kepang/kuda lumping, atau upacara adat Jawa lainnya. Kegiatan 
tersebut sering kali juga dihadiri oleh masyarakat lokal, sehingga tercipta ruang toleransi dan 
pengakuan sosial terhadap keberadaan budaya baru. Sebaliknya, masyarakat Minangkabau 
mempertahankan adat istiadat mereka dalam bentuk perayaan alek nagari dan kegiatan adat 
lainnya. Kehadiran dua budaya yang berbeda ini tidak menimbulkan segregasi, melainkan 
memperkaya mozaik sosial budaya Nagari Banai (Novendra, 2025). 

Islam sebagai agama mayoritas bagi kedua kelompok masyarakat memainkan peran 
penting sebagai faktor pemersatu. Masjid dan surau berfungsi tidak hanya sebagai tempat 
ibadah, tetapi juga sebagai pusat kegiatan sosial, pendidikan, dan pengajian. Melalui wadah 
keagamaan ini, nilai ukhuwah Islamiyah (persaudaraan umat Islam) ditegakkan dan menjadi 
fondasi dalam memperkuat solidaritas sosial. Dengan demikian, agama berperan sebagai 
perekat utama yang mengatasi perbedaan etnis dan budaya, sekaligus mendorong terciptanya 
tatanan sosial yang lebih harmonis. 

Seiring dengan interaksi yang intensif, terjadi perubahan sosial budaya yang bersifat 
mutual. Norma baru muncul melalui proses kompromi budaya, misalnya penggunaan bahasa 
campuran dalam komunikasi, adaptasi gaya berpakaian, serta pola interaksi sosial yang lebih 
terbuka dan inklusif. Fenomena ini menunjukkan bahwa integrasi tidak hanya berarti 
penggabungan budaya, tetapi juga transformasi nilai-nilai sosial yang menghasilkan bentuk 
kehidupan baru yang disepakati bersama. Perubahan tersebut menjadi bukti nyata adanya 
proses dialektika sosial dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Banai. 

Namun demikian, dinamika sosial budaya yang terjadi tidak sepenuhnya berlangsung 
tanpa hambatan. Perbedaan nilai, norma, dan kebiasaan terkadang memunculkan potensi 



	

konflik, terutama ketika terjadi perbedaan kepentingan dalam bidang ekonomi atau praktik 
budaya. Dalam konteks ini, peran tokoh adat, tokoh agama, serta pemerintah lokal menjadi 
sangat penting sebagai mediator dan fasilitator. Melalui mekanisme musyawarah dan mediasi, 
konflik yang muncul dapat dikelola dan diselesaikan, sehingga konsensus sosial tetap terjaga 
dan kehidupan bersama dapat berjalan dengan damai. 

Secara keseluruhan, profil sosial budaya Nagari Banai menggambarkan realitas 
kehidupan masyarakat yang kompleks, dinamis, sekaligus harmonis. Kehadiran transmigran 
Jawa dan interaksinya dengan masyarakat Minangkabau memperlihatkan proses panjang 
adaptasi, negosiasi budaya, serta pembentukan norma sosial baru. Harmoni yang terwujud 
merupakan hasil dari sikap saling menghargai, keterbukaan, dan kemampuan membangun 
konsensus di tengah perbedaan. Dengan demikian, Nagari Banai dapat dijadikan contoh 
empiris tentang bagaimana pluralitas etnis dan budaya dapat dikelola untuk menciptakan 
kehidupan bersama yang produktif dan damai. 

Dinamika	Interaksi	Sosial		
Interaksi sosial antara warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal di Nagari Banai 

mencerminkan suatu perjalanan sosial yang dinamis dari awalnya penuh jarak menuju 
terbentuknya harmoni. Perbedaan budaya, bahasa, dan pola hidup yang melekat pada masing-
masing komunitas menjadi faktor yang membentuk dinamika tersebut. Kondisi ini menuntut 
adanya proses adaptasi, pemahaman, dan penerimaan timbal balik sehingga keberagaman tidak 
melahirkan segregasi, melainkan dapat dikelola menjadi kekuatan sosial untuk membangun 
kebersamaan. Dalam kerangka teori interaksi sosial, fenomena ini sejalan dengan pandangan 
bahwa hubungan sosial selalu terbentuk melalui proses negosiasi dan penyesuaian yang 
berkelanjutan . 

Pada tahap awal kedatangan, interaksi antara warga transmigran dan masyarakat lokal 
cenderung bersifat formal dan terbatas. Hal ini dapat dipahami karena perbedaan adat istiadat, 
kebiasaan hidup, serta hambatan komunikasi yang menimbulkan jarak sosial-kultural. 
Masyarakat lokal cenderung berhati-hati dalam menerima kelompok pendatang, sementara 
transmigran sendiri berusaha menempatkan diri di tengah aturan adat yang belum mereka 
kuasai. Situasi ini menggambarkan adanya fase in-group dan out-group sebagaimana 
dijelaskan oleh teori sosiologi klasik, di mana hubungan antar kelompok baru berkembang 
ketika terdapat ruang interaksi yang intensif. 

Seiring berjalannya waktu, interaksi sosial mulai tumbuh melalui ruang-ruang kolektif 
yang mempertemukan kedua komunitas. Kegiatan gotong royong dalam pembangunan 
infrastruktur, pengajian rutin di masjid, serta partisipasi dalam perayaan adat nagari menjadi 
jembatan yang mempertemukan masyarakat lokal dan transmigran. Aktivitas-aktivitas bersama 
ini berfungsi sebagai social glue yang menumbuhkan solidaritas, memperkuat rasa 
kebersamaan, sekaligus mengikis prasangka antar kelompok. Dengan kata lain, interaksi ini 
tidak hanya mempererat hubungan sosial, tetapi juga membentuk pola kohesi yang menjadi 
dasar terciptanya harmoni sosial di Banai. 

Namun, proses interaksi ini tidak berlangsung secara linier tanpa hambatan. Sejarah 
sosial di Nagari Banai mencatat adanya konflik ringan yang pernah terjadi antara warga 
transmigran dengan masyarakat lokal, misalnya terkait penggunaan akses jalan oleh mobil 
besar pengangkut kayu yang melintasi pemukiman transmigran. Persoalan tersebut 



	

memunculkan ketegangan karena dianggap mengganggu aktivitas sehari-hari warga 
transmigran. Kasus ini menunjukkan bahwa perbedaan kepentingan ekonomi dan pemanfaatan 
ruang sering kali menjadi pemicu gesekan sosial dalam masyarakat yang plural (Suyatno, 
2025). 

Meski sempat menimbulkan ketidaknyamanan, konflik tersebut berhasil dikelola dengan 
pendekatan musyawarah. Dialog terbuka antara perwakilan transmigran, masyarakat lokal, 
serta pihak tokoh adat dan pemerintah desa menghasilkan solusi yang dapat diterima bersama. 
Pilihan menggunakan musyawarah memperlihatkan kedewasaan sosial masyarakat Banai, 
yang mengutamakan nilai mufakat dan harmoni dalam penyelesaian masalah. Hal ini sekaligus 
menegaskan bahwa mekanisme resolusi konflik berbasis kearifan lokal tetap relevan dalam 
mengelola dinamika sosial masyarakat majemuk (Suyatno, 2025). 

Musyawarah tersebut memperlihatkan peran sentral aktor-aktor sosial seperti ninik 
mamak, kepala desa, serta tokoh masyarakat dalam menjembatani perbedaan kepentingan. 
Kehadiran mereka sebagai mediator bukan hanya menyelesaikan masalah praktis, tetapi juga 
menjaga legitimasi sosial proses penyelesaian konflik. Kesepakatan yang dihasilkan bersifat 
win-win solution, sehingga tidak ada pihak yang merasa dirugikan. Model penyelesaian seperti 
ini menunjukkan bahwa struktur sosial berbasis adat dan musyawarah dapat berfungsi sebagai 
instrumen efektif dalam meredam potensi konflik horizontal (Andi, 2025). 

Kasus konflik ringan yang terselesaikan ini kemudian menjadi pembelajaran kolektif 
bagi masyarakat Banai. Mereka menyadari bahwa perbedaan, jika tidak dikelola dengan 
komunikasi terbuka, berpotensi memicu gesekan. Namun, jika diselesaikan dengan 
musyawarah, perbedaan justru dapat menjadi ruang pembelajaran sosial. Dengan demikian, 
pengalaman ini memperkuat komitmen warga untuk terus menempatkan dialog dan konsensus 
sebagai mekanisme utama dalam menjaga keharmonisan sosial. 

Selain mekanisme penyelesaian konflik, integrasi sosial juga diperkuat melalui ikatan 
perkawinan antar etnis. Perkawinan campuran antara warga transmigran Jawa dan masyarakat 
Minangkabau berfungsi sebagai jembatan sosial yang efektif dalam memperkecil jarak 
kultural. Melalui perkawinan, terbentuk jaringan kekerabatan baru yang menghubungkan dua 
komunitas, memperdalam interaksi, dan mempercepat proses akulturasi budaya. Fenomena ini 
sejalan dengan teori asimilasi yang menyatakan bahwa interaksi sosial jangka panjang dapat 
melahirkan integrasi budaya yang lebih kokoh (Firma, 2025). 

Pada aspek ekonomi, kerja sama dalam pengelolaan lahan pertanian dan perkebunan 
menjadi titik temu penting dalam hubungan sosial antar komunitas. Warga transmigran yang 
umumnya menggarap sawit dan padi menjalin hubungan saling ketergantungan dengan 
masyarakat lokal dalam produksi maupun pemasaran hasil pertanian. Relasi ekonomi yang 
simbiosis ini tidak hanya memperkuat interaksi sosial, tetapi juga berkontribusi pada 
peningkatan kesejahteraan bersama. Dengan kata lain, interaksi ekonomi menjadi fondasi 
material yang menopang proses integrasi sosial. 

Dinamika sosial ini juga berimplikasi pada berkurangnya stereotip dan prasangka yang 
sebelumnya mungkin tumbuh antara kedua kelompok. Interaksi yang berkesinambungan 
mendorong tumbuhnya rasa saling percaya dan solidaritas. Identitas sosial yang awalnya 
terpisah perlahan mencair, digantikan dengan kesadaran kolektif bahwa mereka adalah bagian 
dari satu komunitas Nagari Banai. Proses ini memperlihatkan bagaimana interaksi sosial 
berperan dalam membangun social capital yang memperkuat kohesi masyarakat. 



	

Kendati demikian, tantangan tetap ada, terutama terkait perbedaan bahasa, adat, dan 
kebiasaan yang masih melekat pada masing-masing komunitas. Tanpa pengelolaan yang 
bijaksana, faktor-faktor ini dapat menjadi sumber potensi konflik baru. Karena itu, keberadaan 
tokoh adat, lembaga keagamaan, serta struktur pemerintahan lokal memiliki posisi vital sebagai 
penjaga norma dan fasilitator kerukunan. Peran mereka dalam memelihara norma sosial 
menjadi kunci agar interaksi tetap berlangsung konstruktif. 

Berbagai momentum kolektif, seperti kegiatan pendidikan, pelestarian budaya, hingga 
pembangunan infrastruktur sosial, dimanfaatkan sebagai sarana mempererat solidaritas. 
Kegiatan bersama ini bukan hanya memperkuat interaksi, tetapi juga menjadi media 
pembelajaran sosial untuk menghargai perbedaan. Dalam perspektif pembangunan sosial, 
kegiatan bersama dapat dipandang sebagai arena interaksi positif yang mempercepat proses 
harmonisasi antar komunitas. 
Secara keseluruhan, dinamika interaksi sosial di Nagari Banai menggambarkan proses yang 
kompleks, di mana konflik, adaptasi, dan integrasi berjalan beriringan. Meskipun terdapat 
ketegangan, masyarakat mampu menunjukkan kedewasaan sosial dengan memilih 
musyawarah sebagai jalan penyelesaian. Perkawinan antar etnis, kerja sama ekonomi, serta 
kegiatan sosial kolektif semakin memperkokoh ikatan sosial yang terjalin. Dengan demikian, 
interaksi sosial yang sehat dan inklusif terbukti menjadi fondasi penting bagi keberlanjutan 
harmoni sosial di Nagari Banai, sekaligus menjadi model bagaimana masyarakat majemuk 
dapat membangun kehidupan bersama yang damai.	

Peran	Tokoh	dan	Lembaga	Adat	
Tokoh adat dan lembaga adat menempati posisi fundamental dalam mengelola dinamika 

sosial-budaya masyarakat Nagari Banai, terutama dalam konteks interaksi antara warga 
transmigran Jawa dan komunitas lokal Minangkabau. Mereka tidak hanya berfungsi sebagai 
simbol penjaga tradisi, tetapi juga sebagai aktor sosial yang menjamin keberlanjutan norma 
dan nilai adat yang telah diwariskan lintas generasi. Kehadiran tokoh adat menjadi penyangga 
utama tatanan sosial, sebab keberadaan mereka memastikan bahwa perbedaan budaya dapat 
dijembatani dalam kerangka nilai-nilai lokal yang tetap terpelihara (Putra et al., 2021). 

Salah satu figur adat yang sangat dihormati di Nagari Banai adalah niniak mamak, yang 
memiliki peran strategis sebagai wakil aspirasi rakyat sekaligus pelindung adat. Dalam tradisi 
Minangkabau, niniak mamak bukan hanya sekadar pemangku garis keturunan, melainkan juga 
penghubung antara masyarakat dengan struktur pemerintahan formal. Peran ini menjadikan 
mereka sebagai mediator efektif dalam meredakan gesekan sosial yang muncul, termasuk 
ketika terjadi ketegangan antara warga transmigran dengan masyarakat lokal. Dengan kharisma 
dan legitimasi adat yang dimiliki, niniak mamak mampu menyalurkan aspirasi masyarakat 
sekaligus memastikan bahwa setiap penyelesaian masalah sejalan dengan norma adat dan 
keadilan sosial (Nofiardi, 2022). 

Selain peran individual dari niniak mamak, keberadaan Kerapatan Adat Nagari (KAN) 
juga sangat signifikan. KAN berfungsi sebagai lembaga formal adat yang merumuskan, 
menegakkan, sekaligus mengawasi implementasi aturan adat di tingkat nagari. Lembaga ini 
menjadi benteng sosial yang memastikan semua warga baik penduduk asli maupun transmigran 
mematuhi tata nilai dan norma adat Minangkabau. Kehadiran KAN dengan otoritas kolektifnya 
menciptakan kerangka regulatif yang jelas, sehingga kehidupan sosial dapat berlangsung 



	

dengan keteraturan yang menjunjung tinggi prinsip adat basandi syarak, syarak basandi 
Kitabullah. 

Dalam proses adaptasi budaya, tokoh adat dan lembaga adat memainkan peran sebagai 
fasilitator integrasi. Mereka berfungsi membantu warga transmigran memahami adat istiadat 
Minangkabau yang berlaku di Nagari Banai, mulai dari tata cara bermusyawarah, praktik 
gotong royong, hingga penghormatan pada struktur kekerabatan matrilineal. Dengan adanya 
fasilitasi ini, warga transmigran dapat menyesuaikan diri tanpa kehilangan identitas 
kulturalnya, sementara masyarakat lokal tetap merasa nilai-nilainya dihormati. Interaksi 
semacam ini memperkuat harmoni sosial karena membangun kesepahaman yang mendalam 
antar kelompok yang berbeda. 

Tokoh adat juga memiliki peran vital dalam mengawal proses musyawarah ketika terjadi 
konflik sosial. Sebagai contoh, dalam kasus perselisihan mengenai penggunaan akses jalan oleh 
kendaraan besar pengangkut kayu yang melewati kawasan pemukiman transmigran, tokoh adat 
tampil sebagai mediator utama. Mereka menginisiasi dialog terbuka, memfasilitasi 
musyawarah, dan menuntun kedua pihak menuju solusi damai. Pendekatan ini tidak hanya 
menyelesaikan persoalan praktis, tetapi juga memperkuat kepercayaan bahwa konflik dapat 
dikelola melalui mekanisme lokal yang menekankan prinsip mufakat dan keadilan. 

Selain tokoh adat, peran tokoh agama atau alim ulama di Nagari Banai turut melengkapi 
struktur kepemimpinan sosial. Para ulama memberikan arahan moral dan spiritual yang 
memperkuat dimensi religius dalam kehidupan masyarakat. Dengan mengedepankan nilai-nilai 
keagamaan yang universal, mereka menjadi figur penyeimbang yang mampu menenangkan 
masyarakat ketika terjadi ketegangan sosial, sekaligus memperkokoh landasan etis bagi 
interaksi lintas komunitas. 

Lebih jauh, peran tokoh masyarakat dan generasi muda juga tidak dapat diabaikan. 
Mereka merupakan agen yang menggerakkan kegiatan sosial seperti gotong royong, 
pembangunan fasilitas umum, dan aktivitas kebudayaan bersama. Keterlibatan aktif mereka 
dalam ruang publik menciptakan jembatan sosial yang mempertemukan transmigran dengan 
masyarakat lokal dalam suasana kolektif yang egaliter. Dengan demikian, ikatan sosial tidak 
hanya dibangun di tingkat elit adat atau agama, melainkan juga di akar rumput masyarakat. 

Fungsi lembaga adat juga menyentuh ranah pengawasan budaya. Lembaga adat bertugas 
menjaga agar nilai-nilai Minangkabau tidak tergerus oleh arus budaya luar, termasuk pengaruh 
dari transmigran. Melalui regulasi adat yang ketat, lembaga ini menegaskan batas-batas 
kultural yang harus dihormati semua pihak. Upaya ini bukan dimaksudkan untuk menutup diri, 
tetapi justru untuk memastikan bahwa proses integrasi berjalan dalam koridor penghormatan 
terhadap jati diri budaya lokal. 

Pembentukan norma sosial yang akomodatif terhadap keberagaman budaya merupakan 
hasil nyata dari peran tokoh dan lembaga adat. Dengan pengawasan dan arahan mereka, norma 
baru yang lebih inklusif dapat lahir tanpa mengorbankan nilai dasar masyarakat Minangkabau. 
Norma ini menjadi pedoman kolektif yang memfasilitasi kehidupan bersama, menekankan 
persatuan, dan pada saat yang sama melestarikan kearifan lokal. 

Keterlibatan aktif tokoh adat dan lembaga adat dalam kehidupan sehari-hari menjadikan 
mereka sebagai pilar utama stabilitas sosial di Nagari Banai. Peran mereka tidak hanya terbatas 
pada penyelesaian konflik, melainkan juga mencakup fasilitasi pembangunan komunitas, 
penguatan modal sosial, dan pengembangan relasi harmonis antara transmigran dan 



	

masyarakat lokal. Keberadaan mereka membuktikan bahwa kepemimpinan berbasis adat 
mampu berdampingan dengan sistem modern dalam menjawab tantangan masyarakat 
multikultural. 

Secara keseluruhan, tokoh dan lembaga adat di Nagari Banai memainkan peran esensial 
dalam mengelola kompleksitas sosial yang lahir dari program transmigrasi. Mereka menjadi 
jembatan yang meminimalisasi konflik, memperkuat integrasi, serta menjaga kelangsungan 
tradisi dan norma adat sebagai identitas kolektif masyarakat. Dengan kata lain, harmoni sosial 
yang tercipta di Nagari Banai tidak dapat dilepaskan dari kontribusi besar tokoh adat dan 
lembaga adat sebagai aktor kultural sekaligus mediator sosial. 

Faktor	Pendukung	dan	Kendala	Pengharmonisasian	
Harmonisasi sosial antara warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal di Nagari Banai 

merupakan sebuah proses dinamis yang terbentuk melalui interaksi panjang, melibatkan 
berbagai faktor pendukung sekaligus kendala yang saling berkelindan. Fenomena ini tidak 
dapat dipahami secara parsial, melainkan harus dianalisis sebagai suatu sistem sosial yang 
kompleks, di mana nilai-nilai budaya, agama, ekonomi, dan struktur adat bekerja bersama 
membentuk pola hubungan yang unik. Dengan demikian, kajian mengenai faktor-faktor 
pendukung dan kendala dalam harmonisasi sosial ini menjadi penting untuk melihat bagaimana 
masyarakat mampu membangun kehidupan bersama yang relatif harmonis meskipun berasal 
dari latar belakang yang berbeda. 

Salah satu pilar utama yang menopang harmonisasi sosial di Nagari Banai adalah 
kesamaan keyakinan agama Islam yang dianut oleh hampir seluruh masyarakat, baik dari 
kelompok transmigran maupun masyarakat lokal. Kesamaan identitas religius ini berfungsi 
sebagai fondasi moral dan spiritual yang tidak hanya memperkuat ikatan persaudaraan, tetapi 
juga menciptakan landasan nilai yang sama dalam interaksi sosial sehari-hari. Dengan adanya 
kesamaan tersebut, hubungan antarwarga lebih mudah terjalin karena mereka memiliki 
panduan normatif yang serupa dalam memandang kehidupan, etika, dan tata perilaku (Zulkani, 
2025). 

Lebih jauh, aktivitas keagamaan kolektif seperti pengajian, shalat berjamaah, serta 
perayaan hari besar Islam berperan sebagai arena integrasi sosial yang strategis. Kegiatan-
kegiatan tersebut menyediakan ruang interaksi lintas etnis di mana warga dapat berpartisipasi 
secara setara tanpa memandang asal-usul kulturalnya. Intensitas perjumpaan dalam kegiatan 
keagamaan ini memperkuat kohesi sosial, memupuk solidaritas, serta melahirkan rasa 
kebersamaan yang mengikis batas-batas etnisitas. Dalam perspektif teori interaksi sosial, 
aktivitas keagamaan bersama dapat dipandang sebagai mekanisme “bridging social capital” 
yang mempertemukan kelompok berbeda melalui nilai dan pengalaman yang dibagi bersama. 

Selain faktor keagamaan, peran tokoh adat dan lembaga adat di Nagari Banai menjadi 
instrumen penting dalam memelihara harmoni sosial. Tokoh adat berfungsi sebagai figur 
otoritatif yang tidak hanya menjaga keberlangsungan nilai adat Minangkabau, tetapi juga 
berperan sebagai mediator dalam mengintegrasikan warga transmigran ke dalam kehidupan 
sosial lokal. Dengan kebijaksanaan dan legitimasi sosial yang dimilikinya, tokoh adat mampu 
menengahi perbedaan serta mengarahkan masyarakat untuk tetap menjunjung norma adat yang 
inklusif. Peran ini selaras dengan konsep “cultural brokerage,” yakni kapasitas tokoh 
masyarakat dalam menjembatani dua kebudayaan yang berbeda untuk mencapai titik temu. 



	

Praktik sosial yang memperkuat proses integrasi adalah tradisi “berinduk,” di mana 
warga transmigran Jawa mengambil suku melalui jalur perempuan masyarakat lokal 
Minangkabau. Melalui mekanisme ini, warga pendatang secara adat diakui sebagai bagian dari 
kekerabatan lokal, yang sekaligus memperkuat legitimasi sosial mereka di tengah komunitas. 
Praktik tersebut bukan sekadar simbol penerimaan budaya, melainkan juga menjadi instrumen 
struktural yang mengikat dua komunitas melalui hubungan genealogis, sehingga menghasilkan 
integrasi yang lebih dalam dan berkelanjutan (Darussalam, 2025). 

Faktor ekonomi turut menjadi katalisator penting dalam memperkuat harmonisasi sosial. 
Kegiatan bersama dalam sektor pertanian dan perkebunan telah menciptakan pola kerja sama 
yang saling menguntungkan antara kedua kelompok. Interdependensi ekonomi ini bukan hanya 
mendorong peningkatan kesejahteraan, tetapi juga memperkokoh hubungan sosial karena 
warga dipertemukan dalam kepentingan praktis yang sama. Dalam kerangka teori 
fungsionalisme, kerja sama ekonomi dapat dilihat sebagai mekanisme integratif yang 
menyatukan kelompok sosial melalui distribusi peran dan fungsi yang saling melengkapi. 

Interaksi lintas generasi juga memberikan kontribusi signifikan bagi terwujudnya 
harmonisasi. Anak-anak dari kedua kelompok tumbuh bersama dalam lingkungan pendidikan 
formal yang sama, sehingga secara alami mereka membentuk identitas kolektif baru yang 
melampaui sekat etnis. Pendidikan di sini berfungsi sebagai wahana sosialisasi budaya dan 
nilai yang memperluas penerimaan, serta menanamkan semangat kesetaraan sejak dini. Dengan 
demikian, sekolah tidak hanya berperan sebagai institusi pendidikan, tetapi juga sebagai ruang 
reproduksi sosial budaya yang melanggengkan kohesi sosial di masa depan . 

Meskipun terdapat berbagai faktor pendukung, dinamika sosial di Nagari Banai tidak 
terlepas dari kendala-kendala tertentu. Perbedaan bahasa dan adat istiadat kerap menghadirkan 
hambatan dalam komunikasi, yang pada gilirannya dapat memengaruhi pemahaman sosial 
antar kelompok. Situasi ini menuntut adanya upaya adaptasi yang berkelanjutan agar perbedaan 
kultural tidak berkembang menjadi potensi konflik. Adaptasi tersebut membutuhkan 
kesabaran, keterbukaan, serta kesediaan untuk saling belajar dari kedua belah pihak. 

Selain kendala kultural, terdapat pula persoalan ketimpangan ekonomi yang berpotensi 
menimbulkan kecemburuan sosial. Jika disparitas kesejahteraan tidak dikelola secara 
bijaksana, maka ketidakpuasan sosial dapat muncul dan berkembang menjadi konflik yang 
mengancam stabilitas sosial. Hal ini menunjukkan bahwa pembangunan ekonomi harus disertai 
dengan kebijakan yang inklusif agar tidak menimbulkan segregasi sosial di tengah masyarakat 
yang majemuk. 

Salah satu contoh nyata kendala tersebut adalah terjadinya konflik ringan terkait 
penggunaan akses jalan oleh kendaraan besar pengangkut kayu yang melewati pemukiman 
warga transmigran. Insiden ini menimbulkan ketegangan karena mengganggu aktivitas sehari-
hari warga dan memunculkan perasaan tidak nyaman. Kasus ini memperlihatkan bagaimana 
aspek pengelolaan ruang sosial dapat menjadi sumber friksi jika tidak diatur secara adil dan 
partisipatif. 

Namun demikian, penyelesaian konflik melalui mekanisme musyawarah berhasil 
meredam ketegangan yang ada. Musyawarah, yang difasilitasi oleh tokoh adat dan lembaga 
masyarakat, membuktikan diri sebagai instrumen resolusi konflik yang efektif. Melalui dialog 
terbuka, semua pihak dapat menyampaikan aspirasi secara setara, sehingga tercapai 



	

kesepakatan yang dapat diterima bersama. Mekanisme ini sekaligus mempertegas pentingnya 
prinsip deliberatif dalam menjaga harmoni sosial di masyarakat plural. 

Proses penyelesaian konflik melalui musyawarah bukan hanya menyelesaikan persoalan 
praktis, tetapi juga berkontribusi dalam memperkuat rasa saling percaya, tanggung jawab 
kolektif, serta stabilitas sosial jangka panjang. Dengan demikian, musyawarah tidak hanya 
dipahami sebagai instrumen adat, tetapi juga sebagai modal sosial yang menjaga kohesi 
komunitas di tengah keberagaman. 

Kesimpulannya, harmonisasi sosial di Nagari Banai terbentuk dari perpaduan antara 
faktor pendukung dan kendala yang menciptakan dinamika sosial yang kaya dan kompleks. 
Kesamaan nilai agama, peran tokoh adat, kerja sama ekonomi, praktik adat “berinduk,” serta 
interaksi lintas generasi menjadi fondasi penting bagi integrasi sosial. Di sisi lain, kendala 
berupa perbedaan budaya, bahasa, dan ketimpangan ekonomi tetap menjadi tantangan yang 
harus diantisipasi. Keberhasilan harmonisasi sosial pada akhirnya ditentukan oleh komitmen 
kolektif masyarakat, ditopang oleh peran tokoh adat dan mekanisme musyawarah yang 
menjaga toleransi, mengelola konflik secara konstruktif, dan membangun kehidupan sosial 
yang inklusif serta berkelanjutan. 

Strategi Penguatan Harmonisasi Sosial 
Penguatan harmonisasi sosial antara warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal di 

Nagari Banai menuntut adanya strategi yang komprehensif, terencana, dan berkelanjutan. 
Strategi tersebut tidak hanya berfungsi sebagai sarana menjembatani perbedaan budaya, 
bahasa, dan kebiasaan sosial, tetapi juga harus mampu mengoptimalkan potensi kerja sama 
yang ada dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Dengan demikian, harmonisasi tidak 
dipahami semata sebagai kondisi damai yang pasif, melainkan sebagai sebuah proses aktif yang 
terus diperkuat melalui interaksi sosial, pengelolaan konflik, serta pembentukan norma kolektif 
yang inklusif. 

Salah satu strategi mendasar adalah peningkatan komunikasi dan interaksi lintas 
kelompok melalui forum musyawarah, kegiatan sosial bersama, dan ruang dialog terbuka. 
Melalui wadah ini, warga transmigran dan masyarakat lokal memiliki kesempatan yang setara 
untuk menyampaikan aspirasi, mendiskusikan persoalan, serta mencari solusi bersama. Forum 
musyawarah menjadi mekanisme deliberatif yang tidak hanya menyelesaikan permasalahan 
praktis, tetapi juga memperkuat nilai-nilai demokratis, membangun rasa saling menghargai, 
dan menumbuhkan kepercayaan antarkelompok (Irmandes, 2025). 

Selain forum komunikasi, kegiatan keagamaan bersama memiliki peranan signifikan 
dalam memperkuat ikatan sosial. Tradisi pengajian, doa bersama, hingga perayaan hari besar 
keagamaan berfungsi sebagai arena interaksi yang melampaui sekat etnis. Dalam konteks ini, 
nilai-nilai spiritual Islam yang dianut bersama berfungsi sebagai “common platform” yang 
mempererat solidaritas, menumbuhkan rasa persaudaraan, serta memperkuat kohesi sosial di 
tingkat akar rumput. Kegiatan keagamaan tidak hanya dipandang sebagai ritual religius, tetapi 
juga sebagai instrumen integrasi sosial yang efektif (Zulkani, 2025). 

Pemberdayaan tokoh adat dan lembaga adat sebagai mediator menjadi strategi yang tidak 
kalah penting. Tokoh adat memiliki legitimasi sosial yang kuat untuk mengarahkan proses 
integrasi, sementara lembaga adat berperan menjaga konsistensi nilai dan norma adat. Dalam 
kapasitasnya, tokoh adat tidak hanya menjadi penengah ketika konflik muncul, tetapi juga 



	

berfungsi sebagai fasilitator budaya yang mengintegrasikan nilai Jawa dan Minangkabau agar 
tercipta harmoni. Kehadiran lembaga adat sebagai penjaga tradisi memperkuat kohesi 
komunitas dan memberikan legitimasi struktural bagi integrasi sosial. 

Bidang pendidikan memegang posisi strategis dalam memperkuat harmonisasi sosial. 
Pendidikan multikultural yang dijalankan melalui sekolah menjadi ruang pertemuan generasi 
muda dari dua komunitas yang berbeda. Interaksi dalam lingkungan pendidikan mendorong 
tumbuhnya sikap saling memahami, menghormati, dan menerima keberagaman sejak dini. 
Lebih jauh, sekolah berperan sebagai agen sosialisasi nilai kebersamaan, sekaligus sebagai 
arena reproduksi sosial yang menanamkan kesadaran kolektif tentang pentingnya toleransi dan 
kohesi sosial di masa depan. 

Praktik adat “berinduk” juga menjadi strategi khas yang menguatkan ikatan sosial antara 
warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal Minangkabau. Melalui mekanisme ini, warga 
transmigran secara adat diakui sebagai bagian dari sistem kekerabatan lokal, sehingga 
memperoleh legitimasi sosial yang lebih kuat. Praktik berinduk tidak hanya memperkuat 
hubungan genealogis, tetapi juga mempertegas identitas kolektif yang inklusif, di mana warga 
pendatang tidak lagi dipandang sebagai “orang luar,” melainkan sebagai bagian integral dari 
komunitas lokal. 

Faktor ekonomi pun tidak dapat diabaikan dalam membangun harmonisasi. Kerja sama 
dalam bidang pertanian, perkebunan, dan kegiatan ekonomi produktif lain menciptakan 
hubungan saling ketergantungan yang bersifat fungsional. Ketergantungan ekonomi ini 
mendorong terjalinnya relasi sosial yang erat sekaligus mengurangi potensi konflik. Dalam 
kerangka teori fungsionalisme, interaksi ekonomi dipandang sebagai mekanisme integratif 
yang memperkuat jaringan sosial dan meneguhkan kesadaran kolektif tentang pentingnya kerja 
sama dalam mencapai kesejahteraan bersama. 

Peran pemerintah daerah dan lembaga terkait juga menjadi bagian dari strategi integratif. 
Penyediaan fasilitas infrastruktur sosial dan ekonomi, seperti ruang pertemuan, jalan akses 
bersama, sarana pendidikan, dan program pembangunan kolaboratif, dapat memperluas ruang 
interaksi antarwarga. Dukungan kelembagaan dari pemerintah menegaskan bahwa harmonisasi 
sosial bukan hanya tanggung jawab masyarakat, tetapi juga menjadi agenda kebijakan publik 
yang harus difasilitasi secara berkelanjutan. 

Selain pembangunan fisik, program pelatihan keterampilan dan peningkatan kapasitas 
warga, baik transmigran maupun masyarakat lokal, menjadi strategi yang penting. Dengan 
adanya peningkatan kapasitas individu, tercipta kesetaraan ekonomi yang dapat 
meminimalisasi kecemburuan sosial. Peningkatan kualitas hidup melalui pemberdayaan 
ekonomi juga akan memperkokoh solidaritas, sebab setiap kelompok merasa diuntungkan dan 
tidak ditinggalkan dalam arus pembangunan. 

Strategi berikutnya adalah memperkuat mekanisme penyelesaian konflik melalui 
musyawarah. Pengalaman sebelumnya menunjukkan bahwa konflik, seperti terkait akses jalan, 
dapat dikelola secara damai melalui dialog terbuka. Mekanisme musyawarah bukan hanya 
menyelesaikan persoalan teknis, tetapi juga menumbuhkan rasa tanggung jawab kolektif, 
memperkuat kepercayaan sosial, serta menjaga stabilitas jangka panjang. Dengan demikian, 
musyawarah dapat dianggap sebagai pilar utama resolusi konflik berbasis kearifan local (Andi, 
2025). 



	

Penguatan norma sosial dan etika bersama yang menghormati keberagaman juga menjadi 
bagian integral dari strategi harmonisasi. Norma ini ditegakkan melalui pendidikan sosial, 
internalisasi adat, serta peran media komunikasi lokal. Dengan adanya pedoman normatif yang 
disepakati bersama, masyarakat memiliki acuan yang jelas dalam mengatur perilaku sosial 
sehingga interaksi dapat berlangsung secara tertib, saling menghormati, dan inklusif. 

Secara keseluruhan, strategi penguatan harmonisasi sosial di Nagari Banai bersifat 
multidimensional, melibatkan aspek agama, adat, pendidikan, ekonomi, serta peran pemerintah 
dan masyarakat. Pendekatan inklusif yang menekankan integrasi nilai lokal dan pendatang, 
penguatan kapasitas sosial-ekonomi, serta penyelesaian konflik berbasis musyawarah 
merupakan formula yang relevan untuk membangun komunitas yang kohesif, damai, dan 
produktif. Dengan strategi yang terencana dan berkelanjutan, Nagari Banai dapat menjadi 
model harmonisasi sosial di wilayah transmigrasi dan masyarakat multikultural lainnya di 
Indonesia. 

KESIMPULAN		
Dinamika harmonisasi sosial antara warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal di 

Nagari Banai menunjukkan proses adaptasi yang kompleks namun produktif, di mana 
perbedaan budaya, bahasa, dan sistem sosial dikelola melalui interaksi, kerja sama, serta 
mekanisme adat dan agama. Kesamaan keyakinan Islam, praktik adat seperti berinduk, 
kegiatan ekonomi bersama, serta peran sentral tokoh adat, ulama, dan lembaga masyarakat 
menjadi faktor utama pengikat harmoni. Meski masih terdapat kendala berupa perbedaan adat, 
bahasa, dan ketimpangan ekonomi, penyelesaiannya dapat dilakukan melalui musyawarah dan 
mediasi berbasis kearifan lokal. Dengan strategi komunikasi terbuka, pendidikan multikultural, 
serta pemberdayaan sosial-ekonomi yang berkelanjutan, harmonisasi sosial di Nagari Banai 
dapat terus diperkuat sebagai model inklusif bagi integrasi masyarakat multikultural di 
Indonesia. 
	
	

	
	

	
REFERENCE 

Allport,	G.	W.	(1954).	The	nature	of	prejudice.	Reading/Addison-Wesley.	

Andi.	(n.d.).	Mekanisme	Penyelesaian	Konflk.	Wawancara	Pribadi.	

Anggraini,	R.	(2019).	Integrasi	Sosial	Masyarakat	Multietnik	Di	Nagari	Sitiung	Kabupaten	
Dhamasraya.	 Jurnal	 Sosiologi	 Andalas,	 5(2),	 115–132.	
https://doi.org/10.25077/jsa.5.2.115-132.2019	

Berry,	J.	W.	(1997).	Immigration,	acculturation,	and	adaptation.	Applied	Psychology,	46(1),	
5–34.	

Darussalam,	D.	P.	S.	(n.d.).	Peran	Ninik	Mamak.	Wawancara	Pribadi.	

Firma,	A.	(n.d.).	Hubungan	Antar	Masyarakat.	Wawancara	Pribadi.	



	

Irmandes.	(n.d.).	Geografis	Nagari	Banai.	Wawancara	Pribadi.	

May,	E.	(2006).	Potret	3	Desa	Transmigrasi	Orang	Jawa:	Studi	Kasus	di	Desa	Tongar,	Koja,	
dan	Desa	Baru	Pasaman	sumatera	Barat.	Laporan	Penelitian.	

Nofiardi,	 N.	 (2022).	 Peran	 Serta	 Mekanisme	 Pemerintahan	 Nagari	 Dan	 Pemuka	 Adat	
Dalam	Kehidupan	Masyarakat.	LP2M	UIN	Sjech	M.	Djamil	Djambek	Bukittinggi	dan	
Penerbit	Fahmi	Karya.	

Nova,	 Y.	 (2016).	 Dampak	Transmigrasi	 Terhadap	Kehidupan	 Sosial	Masyarakat:	 Studi	
Sejarah	Masyarakat	Timpeh	Dharmasraya.	 Jurnal	 Ilmu	Sosial	Mamangan,	5(1),	23.	
https://doi.org/10.22202/mamangan.1927	

Novendra,	A.	(n.d.).	Kultur	Budaya	Jawa	di	Nagari	Banai.	Wawancara	Pribadi.	

Putnam,	R.	D.	 (2000).	Bowling	alone:	The	 collapse	and	 revival	 of	American	 community.	
Simon	and	schuster.	

Putra,	 I.,	 Indraddin,	 I.,	 &	Miko,	 A.	 (2021).	 Penolakan	 Komunitas	 Lokal	 Nagari	 Padang	
Tarok	Terhadap	Kedatangan	Transmigran	Suku	Anak	Dalam.	Jurnal	Antropologi:	Isu-
Isu	 Sosial	 Budaya,	 23(2),	 175–183.	 https://doi.org/10.25077/jantro.v23.n2.p175-
183.2021	

RAMADANI,	H.	 Z.	 (n.d.).	MEMBANGUN	TATANAN	 SOSIAL	 BARU	UNTUK	MEWUJUDKAN	
MASYARAKAT	MULTIKULTURAL.	

Rustiadi,	E.,	&	Junaidi,	J.	(2011).	Transmigrasi	dan	pengembangan	wilayah.	

Sumatera,	 J.,	 Karang,	 U.,	 Utara,	 P.,	 &	 Syaputra,	 R.	 (1993).	 Universitas	 Bung	 Hatta	
Universitas	Bung	Hatta.	4(5),	6–7.	

Suyatno.	(n.d.).	Harmonisasi	Warga	Transmigran.	Wawancara	Pribadi.	

Zulkani.	(n.d.).	Kegiatan	Keagamaan	di	Nagari	Banai.	Wawancara	Pribadi.	



 

	

	1 


