Dinamika Harmonisasi Sosial Antara Warga Transmigran
Jawa dan Masyarakat Lokal di Nagari Banai

Salman Al Habsi Lubis
Hukum Tata Negara, Fakultas Syariah, UIN Imam Bonjol Padang

Correspondence Email : habsilubis27@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini mengkaji proses interaksi dan integrasi sosial antara pendatang
transmigran dengan masyarakat lokal di Nagari Banai. Penelitian ini bertujuan
untuk memahami bagaimana kedua kelompok tersebut dapat menciptakan
keseimbangan sosial melalui berbagai mekanisme adaptasi, negosiasi budaya,
dan pembangunan hubungan sosial yang harmonis. Metode yang digunakan
adalah pendekatan kualitatif dengan pengumpulan data melalui wawancara
mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa harmonisasi sosial terjadi melalui sejumlah dinamika
seperti pengakuan terhadap perbedaan budaya, kolaborasi dalam kegiatan
ekonomi dan sosial, serta peran aktif tokoh masyarakat dalam memediasi
konflik dan memperkuat nilai-nilai kebersamaan. Faktor tantangan seperti
perbedaan norma, stereotip, dan ketimpangan ekonomi juga ditemukan, namun
dapat dikelola melalui komunikasi yang terbuka dan upaya bersama untuk
membangun rasa saling pengertian. Kesimpulan penelitian menegaskan
pentingnya pendekatan inklusif dan dialog interkultural sebagai strategi utama
dalam memperkuat kohesi sosial antara warga transmigran dan masyarakat
lokal di Nagari Banai, sehingga tercipta masyarakat yang damai dan
berkelanjutan.

Kata kunci: Harmonisasi Sosial, Interaksi Sosial, Transmigrasi.

Abstrack

This study examines the process of social interaction and integration between
transmigrant newcomers and the local community in Nagari Banai. The study
aims to understand how these two groups can create social balance through
various mechanisms of adaptation, cultural negotiation, and the development
of harmonious social relationships. The method used is a qualitative approach
with data collection through in-depth interviews, participatory observation,
and document studies. The research findings indicate that social
harmonization occurs through a number of dynamics such as recognition of
cultural differences, collaboration in economic and social activities, and the
active role of community leaders in mediating conflicts and strengthening the
values of togetherness. Challenges such as differences in norms, stereotypes,
and economic disparities were also found, but they can be managed through
open communication and joint efforts to build mutual understanding. The
research conclusion emphasizes the importance of an inclusive approach and
intercultural dialogue as key strategies in strengthening social cohesion
between transmigrant residents and the local community in Nagari Banai,
thereby creating a peaceful and sustainable society.

Keyword: Social Harmony, Social Interaction, Transmigration.


mailto:habsilubis27@gmail.com

PENDAHULUAN

Program transmigrasi merupakan salah satu kebijakan strategis pemerintah Indonesia
yang sejak lama dirancang untuk mengatasi ketimpangan distribusi penduduk serta mendorong
pemerataan pembangunan di berbagai wilayah. Salah satu contohnya adalah Nagari Banai,
yang menjadi lokasi penempatan transmigran dari daerah padat ke daerah yang relatif kurang
penduduk. Transmigrasi tidak hanya bertujuan menyediakan ruang hidup baru bagi
masyarakat, tetapi juga diharapkan mampu meningkatkan taraf kesejahteraan keluarga
transmigran sekaligus mendukung pembangunan nasional secara berkelanjutan (Nova, 2016).
Dengan demikian, transmigrasi menjadi instrumen penting dalam kebijakan pembangunan
terintegrasi yang menghubungkan aspek demografi, ekonomi, dan sosial budaya.

Perpindahan penduduk melalui transmigrasi membawa konsekuensi sosial yang cukup
kompleks, terutama dalam konteks interaksi antara transmigran dan masyarakat lokal. Kedua
kelompok memiliki latar belakang budaya, adat istiadat, serta kondisi sosial ekonomi yang
berbeda, sehingga berpotensi melahirkan gesekan maupun konflik. Namun, perbedaan tersebut
juga membuka peluang untuk membangun jembatan interaksi sosial yang produktif menuju
keharmonisan bersama (Anggraini, 2019). Dengan kata lain, transmigrasi tidak hanya
menyangkut mobilitas fisik, tetapi juga merupakan proses transformasi sosial yang menuntut
adanya pengelolaan perbedaan secara bijak agar tercapai integrasi sosial yang stabil.

Nagari Banai menjadi contoh menarik mengenai dinamika sosial yang lahir dari
kebijakan transmigrasi. Di wilayah ini, proses harmonisasi antara warga lokal dengan
transmigran berlangsung melalui pencarian titik temu dalam kehidupan sehari-hari.
Masyarakat dari latar belakang berbeda berupaya membangun pola hubungan sosial yang
saling melengkapi, sehingga terbentuk fondasi kebersamaan yang mendukung pembangunan
lokal. Harmonisasi sosial di sini menjadi faktor kunci untuk menjaga stabilitas sosial sekaligus
memperkuat kohesi masyarakat dalam menghadapi tantangan pembangunan daerah (Nova,
2016).

Berbeda dengan beberapa daerah transmigrasi lain yang kerap menghadapi konflik akibat
perebutan lahan atau benturan nilai budaya, Nagari Banai menunjukkan capaian integrasi sosial
yang relatif kondusif. Hal ini tidak dapat dilepaskan dari peran strategis tokoh masyarakat,
lembaga adat, dan elite lokal yang menjadi mediator dalam menyelesaikan perbedaan. Melalui
forum dialog dan mekanisme musyawarah, potensi konflik yang muncul dapat dikelola
sehingga tidak berkembang menjadi pertentangan terbuka. Peran aktor sosial ini
memperlihatkan bahwa harmoni tidak terjadi secara spontan, tetapi merupakan hasil dari proses
negosiasi sosial yang berkesinambungan (Anggraini, 2019).

Mekanisme harmonisasi sosial yang terbentuk di Nagari Banai berjalan melalui
pengakuan atas keragaman budaya, kerja sama dalam bidang ekonomi, serta penciptaan nilai
kebersamaan yang inklusif. Warga transmigran belajar menyesuaikan diri dengan tradisi lokal
Minangkabau, sementara masyarakat setempat menunjukkan sikap keterbukaan terhadap
praktik budaya baru yang dibawa transmigran. Interaksi timbal balik ini melahirkan identitas
sosial baru yang dinamis, di mana nilai-nilai lokal dan unsur-unsur budaya pendatang saling
menyatu tanpa menghilangkan ciri khas masing-masing. Hal tersebut menunjukkan bahwa
integrasi sosial dapat dicapai melalui kombinasi antara adaptasi, kompromi, dan penerimaan
perbedaan (Nova, 2016).



Meski banyak penelitian sebelumnya menekankan problematika transmigrasi, seperti
konflik sosial, ketimpangan ekonomi, atau isu marginalisasi, kajian mengenai bagaimana
harmonisasi sosial dibangun masih relatif terbatas. Penelitian terhadap kasus Nagari Banai
memberikan kontribusi baru dalam memperluas perspektif tentang transmigrasi, khususnya
dengan menyoroti dimensi adaptasi budaya, negosiasi sosial, dan strategi komunikasi antar
kelompok. Dengan demikian, studi ini tidak hanya memaparkan tantangan, tetapi juga
menghadirkan model praksis bagaimana interaksi multietnik dapat diarahkan menuju
koeksistensi yang damai (Anggraini, 2019).

Latar belakang penelitian ini juga semakin relevan karena masyarakat Nagari Banai
memiliki karakteristik multietnik yang unik. Transmigran membawa tradisi dan sistem nilai di
daerah asalnya yang berbeda dengan budaya lokal Minangkabau. Perbedaan tersebut
menghadirkan tantangan dalam menjaga kohesi sosial, tetapi sekaligus menjadi peluang untuk
menciptakan ruang interaksi budaya yang memperkaya identitas sosial masyarakat. Dengan
kata lain, Nagari Banai mereflesikan laboratorium sosial Dimana multikulturisme dan integrasi
sosial dijuji dalam praktik kehidupan sehari-hari (Anggraini, 2019).

Berdasarkan konteks tersebut, tujuan penelitian ini adalah mendeskripsikan dan
menganalisis dinamika harmonisasi sosial antara warga transmigran dan masyarakat lokal di
Nagari Banai. Analisis diarahkan pada faktor-faktor yang mendukung terbangunnya harmoni,
kendala yang masih dihadapi, serta solusi yang dikembangkan masyarakat dalam
menyelesaikan perbedaan. Fokus penelitian ini diharapkan memberikan pemahaman
komprehensif tentang praktik harmonisasi sosial di tingkat lokal, yang dapat menjadi model
bagi pengelolaan daerah transmigrasi lainnya (Nova, 2016).

Untuk mencapai tujuan tersebut, penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan
menekankan pada kajian interaksi sosial, peran tokoh masyarakat dan lembaga adat, serta
strategi adaptasi budaya yang ditempuh oleh kedua kelompok. Pendekatan ini memungkinkan
eksplorasi mendalam tentang bagaimana nilai-nilai sosial terbentuk, dinegosiasikan, dan
direproduksi dalam kehidupan masyarakat sehari-hari. Dengan demikian, gambaran mengenai
kehidupan sosial masyarakat multietnik di Nagari Banai dapat dipahami secara utuh, baik dari
segi tantangan maupun keberhasilannya (Anggraini, 2019).

Dari sisi regulasi, pelaksanaan program transmigrasi di Indonesia saat ini memiliki dasar
hukum yang kuat. Antara lain, Peraturan Pemerintah Nomor 19 Tahun 2024 sebagai aturan
pelaksana dari Undang-Undang Nomor 15 Tahun 1997 tentang Ketransmigrasian yang telah
diubah dengan Undang-Undang Nomor 29 Tahun 2009. Selain itu, Peraturan Menteri
Transmigrasi Nomor 1 Tahun 2025 mengatur tentang kerja sama antar pemerintah daerah
dalam pelaksanaan program transmigrasi, yang bertujuan memperkuat efektivitas tata kelola
program tersebut (Permen Transmigrasi No.1/2025). Regulasi ini menegaskan bahwa
transmigrasi bukan hanya proyek sosial, tetapi juga bagian dari kebijakan pembangunan
nasional yang berorientasi pada kepastian hukum.

Lebih jauh lagi, Peraturan Menteri Transmigrasi Nomor 3 Tahun 2025 mengatur
mekanisme penanaman modal dan tata cara pemberian izin investasi di kawasan transmigrasi.
Regulasi ini dirancang untuk memberikan kepastian hukum dalam mendorong tumbuhnya
kegiatan ekonomi yang berkelanjutan, sekaligus mendukung kesejahteraan masyarakat
transmigran. Dengan adanya kerangka hukum tersebut, aspek sosial dan ekonomi transmigrasi



dapat berjalan secara harmonis dan saling melengkapi dalam memperkuat pembangunan
wilayah (Permen Transmigrasi No.3/2025).

Dengan demikian, transmigrasi di Nagari Banai tidak hanya dipahami sebagai
perpindahan fisik penduduk, melainkan sebagai sebuah proses sosial yang kompleks dan
berkelanjutan. Keberhasilannya ditentukan oleh kemampuan masyarakat untuk membangun
integrasi budaya, menjalin kerja sama sosial-ekonomi, serta memanfaatkan regulasi sebagai
landasan dalam pengelolaan perbedaan. Hal ini memperlihatkan bahwa harmoni sosial di
daerah transmigrasi bukanlah hasil yang instan, melainkan proses kolektif yang memerlukan
kesadaran, partisipasi, dan pengelolaan yang terarah demi terwujudnya masyarakat yang
inklusif, produktif, dan sejahtera.

LITERATURE REVIEW

Harmonisasi sosial antara warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal di Nagari Banai
merupakan fenomena sosial yang kompleks dan menarik untuk dikaji dalam perspektif
sosiologis dan antropologis. Berdasarkan teori kohesi sosial (social cohesion) yang
dikemukakan oleh (Putnam, 2000), hubungan antar-komunitas akan berjalan harmonis apabila
dilandasi oleh kepercayaan, norma, dan jaringan sosial yang kuat. Proses ini juga sejalan
dengan teori contact hypothesis dari (Allport, 1954) yang menegaskan bahwa interaksi
langsung antar-kelompok dapat mengurangi prasangka apabila dilakukan dalam situasi setara
dan didukung oleh institusi sosial. Dalam konteks transmigrasi, teori akulturasi (Berry, 1997)
menjelaskan bahwa proses adaptasi budaya antara masyarakat pendatang dan masyarakat lokal
dapat menghasilkan pola integrasi yang berbeda tergantung pada sejauh mana kedua kelompok
mampu menyesuaikan diri terhadap sistem sosial dan nilai budaya yang berlaku. Kebijakan
transmigrasi yang awalnya dirancang untuk pemerataan penduduk dan pembangunan wilayah
justru menimbulkan dinamika sosial baru, di mana perbedaan nilai, sistem kekerabatan, dan
kepemilikan lahan menjadi faktor penentu keberhasilan integrasi sosial.

Dalam konteks Sumatera Barat, khususnya di Nagari Banai, hubungan antara
transmigran Jawa dan masyarakat lokal Minangkabau mencerminkan proses adaptasi sosial
yang berlangsung secara bertahap. Struktur sosial masyarakat Minangkabau yang berlandaskan
sistem adat dan kepemilikan tanah ulayat sering kali menimbulkan tantangan bagi transmigran
yang membawa konsep kepemilikan individu. Namun, penelitian menunjukkan bahwa
interaksi ekonomi melalui kerja sama pertanian, perdagangan, dan kegiatan sosial seperti
gotong royong serta kegiatan keagamaan dapat memperkuat ikatan sosial antar-kelompok
(RAMADANI, n.d.). Meskipun masih ditemukan perbedaan budaya dan potensi konflik, peran
pemerintah nagari serta lembaga adat sebagai mediator sosial terbukti mampu menciptakan
ruang dialog dan menjaga stabilitas sosial. Oleh karena itu, studi tentang dinamika harmonisasi
sosial di Nagari Banai menjadi penting untuk memahami bagaimana dua komunitas dengan
latar belakang budaya berbeda dapat membangun integrasi sosial yang berkelanjutan di tengah
keberagaman sistem nilai lokal.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus untuk
memahami secara mendalam dinamika harmonisasi sosial antara warga transmigran Jawa dan
masyarakat lokal di Nagari Banai. Lokasi dipilih karena memiliki karakteristik multietnik dan



menunjukkan integrasi sosial yang relatif harmonis dibandingkan daerah transmigrasi lain.
Sumber data terdiri dari data primer melalui wawancara mendalam dengan tokoh masyarakat,
tokoh adat, perangkat nagari, serta warga transmigran dan masyarakat lokal, ditambah
observasi partisipatif terhadap aktivitas sosial, ekonomi, dan budaya. Data sekunder diperoleh
dari dokumen pemerintah, peraturan terkait transmigrasi, laporan nagari, serta literatur
akademik.

Pengumpulan data dilakukan dengan wawancara semi terstruktur, observasi lapangan,
dan dokumentasi. Analisis data menggunakan model Miles dan Huberman yang meliputi
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Validitas dijaga dengan triangulasi
sumber dan metode untuk memastikan keabsahan temuan. Dengan metode ini, penelitian
diharapkan dapat memberikan gambaran komprehensif mengenai proses harmonisasi sosial,
faktor pendukung dan kendalanya, serta implikasinya bagi pembangunan masyarakat
multikultural di Nagari Banai.

PEMBAHASAN

Sejarah Transminsmigrasi di Nagari Banai

Sejarah transmigrasi di Nagari Banai berakar dari kebijakan strategis pemerintah
Indonesia yang bertujuan mengatasi kepadatan penduduk di Pulau Jawa dengan memindahkan
sebagian warga ke daerah-daerah yang relatif jarang penduduknya di luar Jawa. Sejak awal
abad ke-20, gagasan transmigrasi telah dipandang sebagai salah satu instrumen pembangunan
nasional, terutama dalam rangka membuka kawasan baru yang memiliki potensi pertanian dan
perkebunan. Wilayah Sumatera Barat, termasuk Nagari Banai, menjadi salah satu lokasi yang
dipilih karena ketersediaan lahan yang luas serta peluang pengembangan sektor agraris.
Dengan demikian, program transmigrasi bukan hanya dimaknai sebagai kebijakan
kependudukan semata, melainkan juga sebagai langkah strategis memperkuat ketahanan
pangan nasional dan pemerataan pembangunan antar wilayah (Rustiadi & Junaidi, 2011).

Proses transmigrasi di Nagari Banai merupakan bagian dari gelombang perpindahan
yang telah dimulai sejak masa kolonial Belanda dan kemudian dilanjutkan pada era Republik
Indonesia. Tujuan utamanya adalah untuk membuka daerah terpencil, meningkatkan akses
pembangunan, serta mengurangi tekanan demografi di Pulau Jawa. Mayoritas transmigran
berasal dari Jawa Tengah dan Jawa Timur, membawa serta identitas budaya, sistem pertanian,
dan pola kehidupan khas daerah asal mereka. Kehadiran kelompok pendatang ini tidak hanya
menandai proses mobilitas geografis, tetapi juga memunculkan interaksi sosial-budaya yang
kompleks dengan masyarakat lokal Minangkabau yang telah mendiami Nagari Banai secara
turun-temurun (May, 2006).

Gelombang kedatangan transmigran ke Nagari Banai berlangsung secara bertahap,
terutama pada periode 1980-an hingga awal 1990-an, ketika pemerintah secara aktif
memfasilitasi penempatan mereka melalui penyediaan lahan pertanian, perumahan, serta
sarana penunjang lainnya. Peristiwa ini menandai awal mula integrasi sosial antara warga
transmigran dengan masyarakat lokal, yang memiliki latar belakang budaya dan sistem sosial
berbeda. Proses integrasi ini bukan sekadar perpindahan penduduk secara fisik, melainkan juga
mengandung dimensi sosial yang menuntut adanya penyesuaian, baik dari pihak transmigran
maupun masyarakat setempat, dalam membangun relasi sosial yang harmonis.



Dari sisi administratif, Nagari Banai yang merupakan bagian dari sistem nagari di
Sumatera Barat, menghadapi dinamika sosial yang cukup kompleks akibat hadirnya komunitas
baru. Transmigrasi di wilayah ini tidak hanya berkaitan dengan persoalan redistribusi
penduduk dan penataan wilayah, melainkan juga menyangkut proses adaptasi budaya,
pergeseran pola interaksi sosial, serta pembentukan tatanan kehidupan bersama antara dua
kelompok masyarakat yang memiliki latar budaya berbeda. Dengan demikian, program
transmigrasi di Nagari Banai dapat dipandang sebagai laboratorium sosial yang
memperlihatkan bagaimana kebijakan negara berimplikasi langsung terhadap kehidupan
masyarakat adat.

Pemilihan Nagari Banai sebagai salah satu lokasi transmigrasi tidak terlepas dari
pertimbangan strategis pemerintah, khususnya terkait ketersediaan lahan pertanian yang cukup
luas serta prospek pengembangan ekonomi lokal. Wilayah ini dinilai potensial untuk
pengembangan tanaman pangan maupun komoditas perkebunan, terutama kelapa sawit, yang
pada masa itu dipandang sebagai salah satu penopang utama ekonomi nasional. Kehadiran
transmigran diharapkan dapat memperkuat basis produksi pertanian sekaligus menciptakan
pusat-pusat pertumbuhan ekonomi baru yang mendukung agenda pembangunan jangka
panjang negara.

Warga transmigran Jawa membawa tradisi bertani yang berbeda dari praktik pertanian
masyarakat Minangkabau di Nagari Banai. Jika masyarakat Minangkabau lebih banyak
mengandalkan sistem pertanian tradisional yang terikat dengan adat dan pola kekerabatan, para
transmigran Jawa cenderung mengedepankan pola intensifikasi pertanian dengan keterampilan
teknis yang diwariskan dari daerah asal. Perbedaan tersebut mendorong adanya proses adaptasi
dan pembelajaran timbal balik, sehingga kedua kelompok masyarakat dapat saling melengkapi
dalam praktik pengelolaan sumber daya pertanian. Interaksi ini pada gilirannya melahirkan
bentuk baru dari keragaman agraris yang memperkaya dinamika sosial-ekonomi lokal.

Penyesuaian budaya antara transmigran Jawa dan masyarakat Minangkabau berlangsung
secara bertahap melalui interaksi sosial sehari-hari. Transmigran berusaha menyesuaikan diri
dengan nilai-nilai adat nagari, terutama dalam praktik musyawarah, gotong royong, serta
penghormatan terhadap aturan adat yang berlaku. Di sisi lain, masyarakat Minangkabau juga
membuka ruang bagi pendatang untuk ikut serta dalam kehidupan sosial, meskipun dengan
tetap mempertahankan otoritas adat. Proses ini menjadi titik temu yang memperlihatkan
bagaimana nilai-nilai kearifan lokal dapat bersinergi dengan budaya pendatang demi
menciptakan kohesi sosial yang lebih kuat.

Dalam proses integrasi tersebut, peran pemerintah setempat serta tokoh masyarakat sangat
signifikan.

Mereka berperan sebagai mediator yang menjembatani perbedaan, baik melalui
pembangunan infrastruktur, penyediaan fasilitas publik, maupun melalui penyelenggaraan
kegiatan sosial yang melibatkan kedua kelompok. Kehadiran program pembangunan yang
inklusif tidak hanya memperkuat ikatan sosial, tetapi juga menciptakan basis kerjasama
ekonomi yang mampu menopang keberlanjutan kehidupan komunitas di Nagari Banai. Dengan
demikian, harmonisasi sosial yang terbentuk bukanlah proses yang berlangsung secara
alamiah, melainkan hasil dari rekayasa sosial yang dirancang secara sadar.

Meskipun terdapat sejumlah tantangan seperti perbedaan bahasa, adat, dan kebiasaan
sehari-hari, baik transmigran maupun masyarakat lokal berhasil membangun ruang



kebersamaan yang sinergis. Dinamika sosial ini memperlihatkan bahwa konflik potensial yang
muncul akibat perbedaan dapat diminimalisasi melalui interaksi, dialog, dan kerjasama dalam
kehidupan sehari-hari. Kasus Nagari Banai menjadi contoh penting bagaimana keberagaman
etnis dapat dikelola secara konstruktif sehingga menghasilkan harmoni sosial yang relatif stabil
di wilayah transmigrasi (Suyatno, 2025).

Dengan demikian, sejarah transmigrasi di Nagari Banai tidak dapat dilihat hanya sebagai
perpindahan penduduk, tetapi sebagai proses historis yang melibatkan transformasi identitas
sosial, ekonomi, dan budaya. Kehidupan bersama antara masyarakat Jawa dan Minangkabau
membentuk identitas kolektif baru yang mengintegrasikan unsur-unsur budaya keduanya.
Dokumentasi sejarah ini menjadi penting bukan hanya sebagai catatan akademik, tetapi juga
sebagai rujukan praktis dalam memahami dinamika harmonisasi sosial di daerah transmigrasi
lain, sekaligus memperkaya diskursus tentang pembangunan, pluralitas budaya, dan integrasi
sosial di Indonesia.

Profil Sosial Budaya Masyarakat Nagari Banai

Nagari Banai merupakan salah satu wilayah adat yang terletak di Kabupaten
Dharmasraya, Sumatera Barat, dengan karakteristik sosial budaya yang khas dan sarat nilai
tradisional. Sebagian besar masyarakatnya berasal dari etnis Minangkabau yang dikenal
dengan sistem kekerabatan matrilineal, dimana garis keturunan ditarik melalui pihak ibu. Pola
kekerabatan ini tidak hanya berfungsi dalam konteks keluarga, tetapi juga mengatur
kepemilikan harta pusaka, pola pewarisan, serta posisi sosial di dalam masyarakat. Kehidupan
sehari-hari masyarakat Banai ditandai oleh aktivitas kolektif seperti gotong royong, pengajian,
dan kegiatan keagamaan, yang sekaligus memperlihatkan keterikatan mereka pada nilai adat
dan ajaran Islam sebagai fondasi kehidupan sosial (Sumatera et al., 1993).

Kehidupan sosial masyarakat Nagari Banai diikat oleh norma adat yang berfungsi
sebagai pedoman dalam mengatur tata kelola kehidupan bersama. Sistem pemerintahan nagari
yang dipimpin oleh ninik mamak, alim ulama, dan cadiak pandai menunjukkan adanya
perpaduan antara struktur adat dan otoritas moral. Ninik mamak sebagai tokoh adat memegang
peranan sentral dalam menjaga ketertiban sosial, menyelesaikan konflik internal, dan
menegakkan aturan adat yang diwariskan turun-temurun. Dengan demikian, pemerintahan
nagari tidak hanya berperan sebagai entitas administratif, tetapi juga sebagai simbol kontinuitas
tradisi yang menjaga harmoni sosial di tengah perubahan zaman.

Dari segi ekonomi, masyarakat lokal Nagari Banai sangat bergantung pada sektor agraris.
Pertanian padi, perkebunan kelapa sawit, serta tanaman pangan lain seperti jagung dan
singkong menjadi sumber utama penghidupan masyarakat. Aktivitas ekonomi ini erat
kaitannya dengan kondisi geografis wilayah Banai yang memiliki lahan subur dan cocok untuk
kegiatan budidaya. Namun, tingkat kesejahteraan masyarakat masih dipengaruhi oleh
keterbatasan infrastruktur, akses pasar, serta fluktuasi harga komoditas. Oleh karena itu,
pembangunan ekonomi di Nagari Banai senantiasa dihubungkan dengan upaya memperbaiki
aksesibilitas dan meningkatkan produktivitas pertanian masyarakat setempat (Irmandes, 2025).

Kehadiran warga transmigran Jawa di Nagari Banai menambah kompleksitas sosial
budaya masyarakat setempat. Para transmigran ini berasal dari berbagai daerah pedesaan di
Jawa Tengah dan Jawa Timur, dengan latar belakang kuat pada tradisi pertanian, khususnya
budidaya padi dan palawija. Mereka membawa serta budaya, bahasa, dan sistem sosial khas



Jawa yang berbeda dengan masyarakat Minangkabau. Kehidupan sehari-hari transmigran
diwarnai oleh usaha mempertahankan identitas budaya asal, sekaligus berupaya menyesuaikan
diri dengan norma dan nilai lokal. Proses adaptasi ini memperlihatkan dinamika akulturasi
budaya yang secara perlahan membentuk ruang sosial baru di Nagari Banai.

Bahasa menjadi salah satu penanda utama perbedaan identitas antara warga lokal dan
transmigran. Masyarakat Minangkabau menggunakan bahasa daerah mereka dalam
komunikasi sehari-hari, sementara warga Jawa lebih sering menggunakan bahasa Jawa di
lingkungan internal komunitasnya. Meski demikian, Bahasa Indonesia berfungsi sebagai
lingua franca yang memfasilitasi interaksi antar kedua kelompok. Intensitas pergaulan dalam
aktivitas sosial, pendidikan, dan ekonomi secara bertahap melahirkan bentuk komunikasi yang
lebih cair, termasuk penggunaan bahasa campuran sebagai strategi adaptasi dalam interaksi
lintas budaya.

Interaksi sosial yang terbentuk antara warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal
Minangkabau berlangsung dalam berbagai ranah kehidupan, baik pada kegiatan sosial,
keagamaan, maupun acara adat. Aktivitas seperti kerja bakti, perayaan tradisi, hingga kegiatan
keagamaan bersama menjadi sarana untuk mempertemukan dua kelompok budaya yang
berbeda. Melalui aktivitas kolektif ini, terbentuk proses harmonisasi sosial yang ditandai oleh
tumbuhnya saling pengertian, toleransi, dan penghargaan terhadap perbedaan budaya. Interaksi
ini tidak hanya bersifat fungsional, tetapi juga berperan sebagai jembatan dalam memperkuat
kohesi sosial antar komunitas (Firma, 2025).

Di tengah upaya integrasi tersebut, masyarakat transmigran tetap berusaha melestarikan
budaya asal mereka, misalnya melalui penyelenggaraan tradisi selamatan ketika datangnya 1
Mubharram, pertunjukan kuda kepang/kuda lumping, atau upacara adat Jawa lainnya. Kegiatan
tersebut sering kali juga dihadiri oleh masyarakat lokal, sehingga tercipta ruang toleransi dan
pengakuan sosial terhadap keberadaan budaya baru. Sebaliknya, masyarakat Minangkabau
mempertahankan adat istiadat mereka dalam bentuk perayaan alek nagari dan kegiatan adat
lainnya. Kehadiran dua budaya yang berbeda ini tidak menimbulkan segregasi, melainkan
memperkaya mozaik sosial budaya Nagari Banai (Novendra, 2025).

Islam sebagai agama mayoritas bagi kedua kelompok masyarakat memainkan peran
penting sebagai faktor pemersatu. Masjid dan surau berfungsi tidak hanya sebagai tempat
ibadah, tetapi juga sebagai pusat kegiatan sosial, pendidikan, dan pengajian. Melalui wadah
keagamaan ini, nilai ukhuwah Islamiyah (persaudaraan umat Islam) ditegakkan dan menjadi
fondasi dalam memperkuat solidaritas sosial. Dengan demikian, agama berperan sebagai
perekat utama yang mengatasi perbedaan etnis dan budaya, sekaligus mendorong terciptanya
tatanan sosial yang lebih harmonis.

Seiring dengan interaksi yang intensif, terjadi perubahan sosial budaya yang bersifat
mutual. Norma baru muncul melalui proses kompromi budaya, misalnya penggunaan bahasa
campuran dalam komunikasi, adaptasi gaya berpakaian, serta pola interaksi sosial yang lebih
terbuka dan inklusif. Fenomena ini menunjukkan bahwa integrasi tidak hanya berarti
penggabungan budaya, tetapi juga transformasi nilai-nilai sosial yang menghasilkan bentuk
kehidupan baru yang disepakati bersama. Perubahan tersebut menjadi bukti nyata adanya
proses dialektika sosial dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Banai.

Namun demikian, dinamika sosial budaya yang terjadi tidak sepenuhnya berlangsung
tanpa hambatan. Perbedaan nilai, norma, dan kebiasaan terkadang memunculkan potensi



konflik, terutama ketika terjadi perbedaan kepentingan dalam bidang ekonomi atau praktik
budaya. Dalam konteks ini, peran tokoh adat, tokoh agama, serta pemerintah lokal menjadi
sangat penting sebagai mediator dan fasilitator. Melalui mekanisme musyawarah dan mediasi,
konflik yang muncul dapat dikelola dan diselesaikan, sehingga konsensus sosial tetap terjaga
dan kehidupan bersama dapat berjalan dengan damai.

Secara keseluruhan, profil sosial budaya Nagari Banai menggambarkan realitas
kehidupan masyarakat yang kompleks, dinamis, sekaligus harmonis. Kehadiran transmigran
Jawa dan interaksinya dengan masyarakat Minangkabau memperlihatkan proses panjang
adaptasi, negosiasi budaya, serta pembentukan norma sosial baru. Harmoni yang terwujud
merupakan hasil dari sikap saling menghargai, keterbukaan, dan kemampuan membangun
konsensus di tengah perbedaan. Dengan demikian, Nagari Banai dapat dijadikan contoh
empiris tentang bagaimana pluralitas etnis dan budaya dapat dikelola untuk menciptakan
kehidupan bersama yang produktif dan damai.

Dinamika Interaksi Sosial

Interaksi sosial antara warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal di Nagari Banai
mencerminkan suatu perjalanan sosial yang dinamis dari awalnya penuh jarak menuju
terbentuknya harmoni. Perbedaan budaya, bahasa, dan pola hidup yang melekat pada masing-
masing komunitas menjadi faktor yang membentuk dinamika tersebut. Kondisi ini menuntut
adanya proses adaptasi, pemahaman, dan penerimaan timbal balik sehingga keberagaman tidak
melahirkan segregasi, melainkan dapat dikelola menjadi kekuatan sosial untuk membangun
kebersamaan. Dalam kerangka teori interaksi sosial, fenomena ini sejalan dengan pandangan
bahwa hubungan sosial selalu terbentuk melalui proses negosiasi dan penyesuaian yang
berkelanjutan .

Pada tahap awal kedatangan, interaksi antara warga transmigran dan masyarakat lokal
cenderung bersifat formal dan terbatas. Hal ini dapat dipahami karena perbedaan adat istiadat,
kebiasaan hidup, serta hambatan komunikasi yang menimbulkan jarak sosial-kultural.
Masyarakat lokal cenderung berhati-hati dalam menerima kelompok pendatang, sementara
transmigran sendiri berusaha menempatkan diri di tengah aturan adat yang belum mereka
kuasai. Situasi ini menggambarkan adanya fase in-group dan out-group sebagaimana
dijelaskan oleh teori sosiologi klasik, di mana hubungan antar kelompok baru berkembang
ketika terdapat ruang interaksi yang intensif.

Seiring berjalannya waktu, interaksi sosial mulai tumbuh melalui ruang-ruang kolektif
yang mempertemukan kedua komunitas. Kegiatan gotong royong dalam pembangunan
infrastruktur, pengajian rutin di masjid, serta partisipasi dalam perayaan adat nagari menjadi
jembatan yang mempertemukan masyarakat lokal dan transmigran. Aktivitas-aktivitas bersama
ini berfungsi sebagai social glue yang menumbuhkan solidaritas, memperkuat rasa
kebersamaan, sekaligus mengikis prasangka antar kelompok. Dengan kata lain, interaksi ini
tidak hanya mempererat hubungan sosial, tetapi juga membentuk pola kohesi yang menjadi
dasar terciptanya harmoni sosial di Banai.

Namun, proses interaksi ini tidak berlangsung secara linier tanpa hambatan. Sejarah
sosial di Nagari Banai mencatat adanya konflik ringan yang pernah terjadi antara warga
transmigran dengan masyarakat lokal, misalnya terkait penggunaan akses jalan oleh mobil
besar pengangkut kayu yang melintasi pemukiman transmigran. Persoalan tersebut



memunculkan ketegangan karena dianggap mengganggu aktivitas sehari-hari warga
transmigran. Kasus ini menunjukkan bahwa perbedaan kepentingan ekonomi dan pemanfaatan
ruang sering kali menjadi pemicu gesekan sosial dalam masyarakat yang plural (Suyatno,
2025).

Meski sempat menimbulkan ketidaknyamanan, konflik tersebut berhasil dikelola dengan
pendekatan musyawarah. Dialog terbuka antara perwakilan transmigran, masyarakat lokal,
serta pihak tokoh adat dan pemerintah desa menghasilkan solusi yang dapat diterima bersama.
Pilihan menggunakan musyawarah memperlihatkan kedewasaan sosial masyarakat Banai,
yang mengutamakan nilai mufakat dan harmoni dalam penyelesaian masalah. Hal ini sekaligus
menegaskan bahwa mekanisme resolusi konflik berbasis kearifan lokal tetap relevan dalam
mengelola dinamika sosial masyarakat majemuk (Suyatno, 2025).

Musyawarah tersebut memperlihatkan peran sentral aktor-aktor sosial seperti ninik
mamak, kepala desa, serta tokoh masyarakat dalam menjembatani perbedaan kepentingan.
Kehadiran mereka sebagai mediator bukan hanya menyelesaikan masalah praktis, tetapi juga
menjaga legitimasi sosial proses penyelesaian konflik. Kesepakatan yang dihasilkan bersifat
win-win solution, sehingga tidak ada pihak yang merasa dirugikan. Model penyelesaian seperti
ini menunjukkan bahwa struktur sosial berbasis adat dan musyawarah dapat berfungsi sebagai
instrumen efektif dalam meredam potensi konflik horizontal (Andi, 2025).

Kasus konflik ringan yang terselesaikan ini kemudian menjadi pembelajaran kolektif
bagi masyarakat Banai. Mereka menyadari bahwa perbedaan, jika tidak dikelola dengan
komunikasi terbuka, berpotensi memicu gesekan. Namun, jika diselesaikan dengan
musyawarah, perbedaan justru dapat menjadi ruang pembelajaran sosial. Dengan demikian,
pengalaman ini memperkuat komitmen warga untuk terus menempatkan dialog dan konsensus
sebagai mekanisme utama dalam menjaga keharmonisan sosial.

Selain mekanisme penyelesaian konflik, integrasi sosial juga diperkuat melalui ikatan
perkawinan antar etnis. Perkawinan campuran antara warga transmigran Jawa dan masyarakat
Minangkabau berfungsi sebagai jembatan sosial yang efektif dalam memperkecil jarak
kultural. Melalui perkawinan, terbentuk jaringan kekerabatan baru yang menghubungkan dua
komunitas, memperdalam interaksi, dan mempercepat proses akulturasi budaya. Fenomena ini
sejalan dengan teori asimilasi yang menyatakan bahwa interaksi sosial jangka panjang dapat
melahirkan integrasi budaya yang lebih kokoh (Firma, 2025).

Pada aspek ekonomi, kerja sama dalam pengelolaan lahan pertanian dan perkebunan
menjadi titik temu penting dalam hubungan sosial antar komunitas. Warga transmigran yang
umumnya menggarap sawit dan padi menjalin hubungan saling ketergantungan dengan
masyarakat lokal dalam produksi maupun pemasaran hasil pertanian. Relasi ekonomi yang
simbiosis ini tidak hanya memperkuat interaksi sosial, tetapi juga berkontribusi pada
peningkatan kesejahteraan bersama. Dengan kata lain, interaksi ekonomi menjadi fondasi
material yang menopang proses integrasi sosial.

Dinamika sosial ini juga berimplikasi pada berkurangnya stereotip dan prasangka yang
sebelumnya mungkin tumbuh antara kedua kelompok. Interaksi yang berkesinambungan
mendorong tumbuhnya rasa saling percaya dan solidaritas. Identitas sosial yang awalnya
terpisah perlahan mencair, digantikan dengan kesadaran kolektif bahwa mereka adalah bagian
dari satu komunitas Nagari Banai. Proses ini memperlihatkan bagaimana interaksi sosial
berperan dalam membangun social capital yang memperkuat kohesi masyarakat.



Kendati demikian, tantangan tetap ada, terutama terkait perbedaan bahasa, adat, dan
kebiasaan yang masih melekat pada masing-masing komunitas. Tanpa pengelolaan yang
bijaksana, faktor-faktor ini dapat menjadi sumber potensi konflik baru. Karena itu, keberadaan
tokoh adat, lembaga keagamaan, serta struktur pemerintahan lokal memiliki posisi vital sebagai
penjaga norma dan fasilitator kerukunan. Peran mereka dalam memelihara norma sosial
menjadi kunci agar interaksi tetap berlangsung konstruktif.

Berbagai momentum kolektif, seperti kegiatan pendidikan, pelestarian budaya, hingga

pembangunan infrastruktur sosial, dimanfaatkan sebagai sarana mempererat solidaritas.
Kegiatan bersama ini bukan hanya memperkuat interaksi, tetapi juga menjadi media
pembelajaran sosial untuk menghargai perbedaan. Dalam perspektif pembangunan sosial,
kegiatan bersama dapat dipandang sebagai arena interaksi positif yang mempercepat proses
harmonisasi antar komunitas.
Secara keseluruhan, dinamika interaksi sosial di Nagari Banai menggambarkan proses yang
kompleks, di mana konflik, adaptasi, dan integrasi berjalan beriringan. Meskipun terdapat
ketegangan, masyarakat mampu menunjukkan kedewasaan sosial dengan memilih
musyawarah sebagai jalan penyelesaian. Perkawinan antar etnis, kerja sama ekonomi, serta
kegiatan sosial kolektif semakin memperkokoh ikatan sosial yang terjalin. Dengan demikian,
interaksi sosial yang sehat dan inklusif terbukti menjadi fondasi penting bagi keberlanjutan
harmoni sosial di Nagari Banai, sekaligus menjadi model bagaimana masyarakat majemuk
dapat membangun kehidupan bersama yang damai.

Peran Tokoh dan Lembaga Adat

Tokoh adat dan lembaga adat menempati posisi fundamental dalam mengelola dinamika
sosial-budaya masyarakat Nagari Banai, terutama dalam konteks interaksi antara warga
transmigran Jawa dan komunitas lokal Minangkabau. Mereka tidak hanya berfungsi sebagai
simbol penjaga tradisi, tetapi juga sebagai aktor sosial yang menjamin keberlanjutan norma
dan nilai adat yang telah diwariskan lintas generasi. Kehadiran tokoh adat menjadi penyangga
utama tatanan sosial, sebab keberadaan mereka memastikan bahwa perbedaan budaya dapat
dijembatani dalam kerangka nilai-nilai lokal yang tetap terpelihara (Putra et al., 2021).

Salah satu figur adat yang sangat dihormati di Nagari Banai adalah niniak mamak, yang
memiliki peran strategis sebagai wakil aspirasi rakyat sekaligus pelindung adat. Dalam tradisi
Minangkabau, niniak mamak bukan hanya sekadar pemangku garis keturunan, melainkan juga
penghubung antara masyarakat dengan struktur pemerintahan formal. Peran ini menjadikan
mereka sebagai mediator efektif dalam meredakan gesekan sosial yang muncul, termasuk
ketika terjadi ketegangan antara warga transmigran dengan masyarakat lokal. Dengan kharisma
dan legitimasi adat yang dimiliki, niniak mamak mampu menyalurkan aspirasi masyarakat
sekaligus memastikan bahwa setiap penyelesaian masalah sejalan dengan norma adat dan
keadilan sosial (Nofiardi, 2022).

Selain peran individual dari niniak mamak, keberadaan Kerapatan Adat Nagari (KAN)
juga sangat signifikan. KAN berfungsi sebagai lembaga formal adat yang merumuskan,
menegakkan, sekaligus mengawasi implementasi aturan adat di tingkat nagari. Lembaga ini
menjadi benteng sosial yang memastikan semua warga baik penduduk asli maupun transmigran
mematuhi tata nilai dan norma adat Minangkabau. Kehadiran KAN dengan otoritas kolektifnya
menciptakan kerangka regulatif yang jelas, sehingga kehidupan sosial dapat berlangsung



dengan keteraturan yang menjunjung tinggi prinsip adat basandi syarak, syarak basandi
Kitabullah.

Dalam proses adaptasi budaya, tokoh adat dan lembaga adat memainkan peran sebagai
fasilitator integrasi. Mereka berfungsi membantu warga transmigran memahami adat istiadat
Minangkabau yang berlaku di Nagari Banai, mulai dari tata cara bermusyawarah, praktik
gotong royong, hingga penghormatan pada struktur kekerabatan matrilineal. Dengan adanya
fasilitasi ini, warga transmigran dapat menyesuaikan diri tanpa kehilangan identitas
kulturalnya, sementara masyarakat lokal tetap merasa nilai-nilainya dihormati. Interaksi
semacam ini memperkuat harmoni sosial karena membangun kesepahaman yang mendalam
antar kelompok yang berbeda.

Tokoh adat juga memiliki peran vital dalam mengawal proses musyawarah ketika terjadi
konflik sosial. Sebagai contoh, dalam kasus perselisihan mengenai penggunaan akses jalan oleh
kendaraan besar pengangkut kayu yang melewati kawasan pemukiman transmigran, tokoh adat
tampil sebagai mediator utama. Mereka menginisiasi dialog terbuka, memfasilitasi
musyawarah, dan menuntun kedua pihak menuju solusi damai. Pendekatan ini tidak hanya
menyelesaikan persoalan praktis, tetapi juga memperkuat kepercayaan bahwa konflik dapat
dikelola melalui mekanisme lokal yang menekankan prinsip mufakat dan keadilan.

Selain tokoh adat, peran tokoh agama atau alim ulama di Nagari Banai turut melengkapi
struktur kepemimpinan sosial. Para ulama memberikan arahan moral dan spiritual yang
memperkuat dimensi religius dalam kehidupan masyarakat. Dengan mengedepankan nilai-nilai
keagamaan yang universal, mereka menjadi figur penyeimbang yang mampu menenangkan
masyarakat ketika terjadi ketegangan sosial, sekaligus memperkokoh landasan etis bagi
interaksi lintas komunitas.

Lebih jauh, peran tokoh masyarakat dan generasi muda juga tidak dapat diabaikan.
Mereka merupakan agen yang menggerakkan kegiatan sosial seperti gotong royong,
pembangunan fasilitas umum, dan aktivitas kebudayaan bersama. Keterlibatan aktif mereka
dalam ruang publik menciptakan jembatan sosial yang mempertemukan transmigran dengan
masyarakat lokal dalam suasana kolektif yang egaliter. Dengan demikian, ikatan sosial tidak
hanya dibangun di tingkat elit adat atau agama, melainkan juga di akar rumput masyarakat.

Fungsi lembaga adat juga menyentuh ranah pengawasan budaya. Lembaga adat bertugas
menjaga agar nilai-nilai Minangkabau tidak tergerus oleh arus budaya luar, termasuk pengaruh
dari transmigran. Melalui regulasi adat yang ketat, lembaga ini menegaskan batas-batas
kultural yang harus dihormati semua pihak. Upaya ini bukan dimaksudkan untuk menutup diri,
tetapi justru untuk memastikan bahwa proses integrasi berjalan dalam koridor penghormatan
terhadap jati diri budaya lokal.

Pembentukan norma sosial yang akomodatif terhadap keberagaman budaya merupakan
hasil nyata dari peran tokoh dan lembaga adat. Dengan pengawasan dan arahan mereka, norma
baru yang lebih inklusif dapat lahir tanpa mengorbankan nilai dasar masyarakat Minangkabau.
Norma ini menjadi pedoman kolektif yang memfasilitasi kehidupan bersama, menekankan
persatuan, dan pada saat yang sama melestarikan kearifan lokal.

Keterlibatan aktif tokoh adat dan lembaga adat dalam kehidupan sehari-hari menjadikan
mereka sebagai pilar utama stabilitas sosial di Nagari Banai. Peran mereka tidak hanya terbatas
pada penyelesaian konflik, melainkan juga mencakup fasilitasi pembangunan komunitas,
penguatan modal sosial, dan pengembangan relasi harmonis antara transmigran dan



masyarakat lokal. Keberadaan mereka membuktikan bahwa kepemimpinan berbasis adat
mampu berdampingan dengan sistem modern dalam menjawab tantangan masyarakat
multikultural.

Secara keseluruhan, tokoh dan lembaga adat di Nagari Banai memainkan peran esensial
dalam mengelola kompleksitas sosial yang lahir dari program transmigrasi. Mereka menjadi
jembatan yang meminimalisasi konflik, memperkuat integrasi, serta menjaga kelangsungan
tradisi dan norma adat sebagai identitas kolektif masyarakat. Dengan kata lain, harmoni sosial
yang tercipta di Nagari Banai tidak dapat dilepaskan dari kontribusi besar tokoh adat dan
lembaga adat sebagai aktor kultural sekaligus mediator sosial.

Faktor Pendukung dan Kendala Pengharmonisasian

Harmonisasi sosial antara warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal di Nagari Banai
merupakan sebuah proses dinamis yang terbentuk melalui interaksi panjang, melibatkan
berbagai faktor pendukung sekaligus kendala yang saling berkelindan. Fenomena ini tidak
dapat dipahami secara parsial, melainkan harus dianalisis sebagai suatu sistem sosial yang
kompleks, di mana nilai-nilai budaya, agama, ekonomi, dan struktur adat bekerja bersama
membentuk pola hubungan yang unik. Dengan demikian, kajian mengenai faktor-faktor
pendukung dan kendala dalam harmonisasi sosial ini menjadi penting untuk melihat bagaimana
masyarakat mampu membangun kehidupan bersama yang relatif harmonis meskipun berasal
dari latar belakang yang berbeda.

Salah satu pilar utama yang menopang harmonisasi sosial di Nagari Banai adalah
kesamaan keyakinan agama Islam yang dianut oleh hampir seluruh masyarakat, baik dari
kelompok transmigran maupun masyarakat lokal. Kesamaan identitas religius ini berfungsi
sebagai fondasi moral dan spiritual yang tidak hanya memperkuat ikatan persaudaraan, tetapi
juga menciptakan landasan nilai yang sama dalam interaksi sosial sehari-hari. Dengan adanya
kesamaan tersebut, hubungan antarwarga lebih mudah terjalin karena mereka memiliki
panduan normatif yang serupa dalam memandang kehidupan, etika, dan tata perilaku (Zulkani,
2025).

Lebih jauh, aktivitas keagamaan kolektif seperti pengajian, shalat berjamaah, serta
perayaan hari besar Islam berperan sebagai arena integrasi sosial yang strategis. Kegiatan-
kegiatan tersebut menyediakan ruang interaksi lintas etnis di mana warga dapat berpartisipasi
secara setara tanpa memandang asal-usul kulturalnya. Intensitas perjumpaan dalam kegiatan
keagamaan ini memperkuat kohesi sosial, memupuk solidaritas, serta melahirkan rasa
kebersamaan yang mengikis batas-batas etnisitas. Dalam perspektif teori interaksi sosial,
aktivitas keagamaan bersama dapat dipandang sebagai mekanisme “bridging social capital”
yang mempertemukan kelompok berbeda melalui nilai dan pengalaman yang dibagi bersama.

Selain faktor keagamaan, peran tokoh adat dan lembaga adat di Nagari Banai menjadi
instrumen penting dalam memelihara harmoni sosial. Tokoh adat berfungsi sebagai figur
otoritatif yang tidak hanya menjaga keberlangsungan nilai adat Minangkabau, tetapi juga
berperan sebagai mediator dalam mengintegrasikan warga transmigran ke dalam kehidupan
sosial lokal. Dengan kebijaksanaan dan legitimasi sosial yang dimilikinya, tokoh adat mampu
menengahi perbedaan serta mengarahkan masyarakat untuk tetap menjunjung norma adat yang
inklusif. Peran ini selaras dengan konsep “cultural brokerage,” yakni kapasitas tokoh
masyarakat dalam menjembatani dua kebudayaan yang berbeda untuk mencapai titik temu.



Praktik sosial yang memperkuat proses integrasi adalah tradisi “berinduk,” di mana
warga transmigran Jawa mengambil suku melalui jalur perempuan masyarakat lokal
Minangkabau. Melalui mekanisme ini, warga pendatang secara adat diakui sebagai bagian dari
kekerabatan lokal, yang sekaligus memperkuat legitimasi sosial mereka di tengah komunitas.
Praktik tersebut bukan sekadar simbol penerimaan budaya, melainkan juga menjadi instrumen
struktural yang mengikat dua komunitas melalui hubungan genealogis, sehingga menghasilkan
integrasi yang lebih dalam dan berkelanjutan (Darussalam, 2025).

Faktor ekonomi turut menjadi katalisator penting dalam memperkuat harmonisasi sosial.
Kegiatan bersama dalam sektor pertanian dan perkebunan telah menciptakan pola kerja sama
yang saling menguntungkan antara kedua kelompok. Interdependensi ekonomi ini bukan hanya
mendorong peningkatan kesejahteraan, tetapi juga memperkokoh hubungan sosial karena
warga dipertemukan dalam kepentingan praktis yang sama. Dalam kerangka teori
fungsionalisme, kerja sama ekonomi dapat dilihat sebagai mekanisme integratif yang
menyatukan kelompok sosial melalui distribusi peran dan fungsi yang saling melengkapi.

Interaksi lintas generasi juga memberikan kontribusi signifikan bagi terwujudnya
harmonisasi. Anak-anak dari kedua kelompok tumbuh bersama dalam lingkungan pendidikan
formal yang sama, sehingga secara alami mereka membentuk identitas kolektif baru yang
melampaui sekat etnis. Pendidikan di sini berfungsi sebagai wahana sosialisasi budaya dan
nilai yang memperluas penerimaan, serta menanamkan semangat kesetaraan sejak dini. Dengan
demikian, sekolah tidak hanya berperan sebagai institusi pendidikan, tetapi juga sebagai ruang
reproduksi sosial budaya yang melanggengkan kohesi sosial di masa depan .

Meskipun terdapat berbagai faktor pendukung, dinamika sosial di Nagari Banai tidak
terlepas dari kendala-kendala tertentu. Perbedaan bahasa dan adat istiadat kerap menghadirkan
hambatan dalam komunikasi, yang pada gilirannya dapat memengaruhi pemahaman sosial
antar kelompok. Situasi ini menuntut adanya upaya adaptasi yang berkelanjutan agar perbedaan
kultural tidak berkembang menjadi potensi konflik. Adaptasi tersebut membutuhkan
kesabaran, keterbukaan, serta kesediaan untuk saling belajar dari kedua belah pihak.

Selain kendala kultural, terdapat pula persoalan ketimpangan ekonomi yang berpotensi
menimbulkan kecemburuan sosial. Jika disparitas kesejahteraan tidak dikelola secara
bijaksana, maka ketidakpuasan sosial dapat muncul dan berkembang menjadi konflik yang
mengancam stabilitas sosial. Hal ini menunjukkan bahwa pembangunan ekonomi harus disertai
dengan kebijakan yang inklusif agar tidak menimbulkan segregasi sosial di tengah masyarakat
yang majemuk.

Salah satu contoh nyata kendala tersebut adalah terjadinya konflik ringan terkait
penggunaan akses jalan oleh kendaraan besar pengangkut kayu yang melewati pemukiman
warga transmigran. Insiden ini menimbulkan ketegangan karena mengganggu aktivitas sehari-
hari warga dan memunculkan perasaan tidak nyaman. Kasus ini memperlihatkan bagaimana
aspek pengelolaan ruang sosial dapat menjadi sumber friksi jika tidak diatur secara adil dan
partisipatif.

Namun demikian, penyelesaian konflik melalui mekanisme musyawarah berhasil
meredam ketegangan yang ada. Musyawarah, yang difasilitasi oleh tokoh adat dan lembaga
masyarakat, membuktikan diri sebagai instrumen resolusi konflik yang efektif. Melalui dialog
terbuka, semua pihak dapat menyampaikan aspirasi secara setara, sehingga tercapai



kesepakatan yang dapat diterima bersama. Mekanisme ini sekaligus mempertegas pentingnya
prinsip deliberatif dalam menjaga harmoni sosial di masyarakat plural.

Proses penyelesaian konflik melalui musyawarah bukan hanya menyelesaikan persoalan
praktis, tetapi juga berkontribusi dalam memperkuat rasa saling percaya, tanggung jawab
kolektif, serta stabilitas sosial jangka panjang. Dengan demikian, musyawarah tidak hanya
dipahami sebagai instrumen adat, tetapi juga sebagai modal sosial yang menjaga kohesi
komunitas di tengah keberagaman.

Kesimpulannya, harmonisasi sosial di Nagari Banai terbentuk dari perpaduan antara
faktor pendukung dan kendala yang menciptakan dinamika sosial yang kaya dan kompleks.
Kesamaan nilai agama, peran tokoh adat, kerja sama ekonomi, praktik adat “berinduk,” serta
interaksi lintas generasi menjadi fondasi penting bagi integrasi sosial. Di sisi lain, kendala
berupa perbedaan budaya, bahasa, dan ketimpangan ekonomi tetap menjadi tantangan yang
harus diantisipasi. Keberhasilan harmonisasi sosial pada akhirnya ditentukan oleh komitmen
kolektif masyarakat, ditopang oleh peran tokoh adat dan mekanisme musyawarah yang
menjaga toleransi, mengelola konflik secara konstruktif, dan membangun kehidupan sosial
yang inklusif serta berkelanjutan.

Strategi Penguatan Harmonisasi Sosial

Penguatan harmonisasi sosial antara warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal di
Nagari Banai menuntut adanya strategi yang komprehensif, terencana, dan berkelanjutan.
Strategi tersebut tidak hanya berfungsi sebagai sarana menjembatani perbedaan budaya,
bahasa, dan kebiasaan sosial, tetapi juga harus mampu mengoptimalkan potensi kerja sama
yang ada dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Dengan demikian, harmonisasi tidak
dipahami semata sebagai kondisi damai yang pasif, melainkan sebagai sebuah proses aktif yang
terus diperkuat melalui interaksi sosial, pengelolaan konflik, serta pembentukan norma kolektif
yang inklusif.

Salah satu strategi mendasar adalah peningkatan komunikasi dan interaksi lintas
kelompok melalui forum musyawarah, kegiatan sosial bersama, dan ruang dialog terbuka.
Melalui wadah ini, warga transmigran dan masyarakat lokal memiliki kesempatan yang setara
untuk menyampaikan aspirasi, mendiskusikan persoalan, serta mencari solusi bersama. Forum
musyawarah menjadi mekanisme deliberatif yang tidak hanya menyelesaikan permasalahan
praktis, tetapi juga memperkuat nilai-nilai demokratis, membangun rasa saling menghargai,
dan menumbuhkan kepercayaan antarkelompok (Irmandes, 2025).

Selain forum komunikasi, kegiatan keagamaan bersama memiliki peranan signifikan
dalam memperkuat ikatan sosial. Tradisi pengajian, doa bersama, hingga perayaan hari besar
keagamaan berfungsi sebagai arena interaksi yang melampaui sekat etnis. Dalam konteks ini,
nilai-nilai spiritual Islam yang dianut bersama berfungsi sebagai “common platform” yang
mempererat solidaritas, menumbuhkan rasa persaudaraan, serta memperkuat kohesi sosial di
tingkat akar rumput. Kegiatan keagamaan tidak hanya dipandang sebagai ritual religius, tetapi
juga sebagai instrumen integrasi sosial yang efektif (Zulkani, 2025).

Pemberdayaan tokoh adat dan lembaga adat sebagai mediator menjadi strategi yang tidak
kalah penting. Tokoh adat memiliki legitimasi sosial yang kuat untuk mengarahkan proses
integrasi, sementara lembaga adat berperan menjaga konsistensi nilai dan norma adat. Dalam
kapasitasnya, tokoh adat tidak hanya menjadi penengah ketika konflik muncul, tetapi juga



berfungsi sebagai fasilitator budaya yang mengintegrasikan nilai Jawa dan Minangkabau agar
tercipta harmoni. Kehadiran lembaga adat sebagai penjaga tradisi memperkuat kohesi
komunitas dan memberikan legitimasi struktural bagi integrasi sosial.

Bidang pendidikan memegang posisi strategis dalam memperkuat harmonisasi sosial.
Pendidikan multikultural yang dijalankan melalui sekolah menjadi ruang pertemuan generasi
muda dari dua komunitas yang berbeda. Interaksi dalam lingkungan pendidikan mendorong
tumbuhnya sikap saling memahami, menghormati, dan menerima keberagaman sejak dini.
Lebih jauh, sekolah berperan sebagai agen sosialisasi nilai kebersamaan, sekaligus sebagai
arena reproduksi sosial yang menanamkan kesadaran kolektif tentang pentingnya toleransi dan
kohesi sosial di masa depan.

Praktik adat “berinduk” juga menjadi strategi khas yang menguatkan ikatan sosial antara
warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal Minangkabau. Melalui mekanisme ini, warga
transmigran secara adat diakui sebagai bagian dari sistem kekerabatan lokal, sehingga
memperoleh legitimasi sosial yang lebih kuat. Praktik berinduk tidak hanya memperkuat
hubungan genealogis, tetapi juga mempertegas identitas kolektif yang inklusif, di mana warga
pendatang tidak lagi dipandang sebagai “orang luar,” melainkan sebagai bagian integral dari
komunitas lokal.

Faktor ekonomi pun tidak dapat diabaikan dalam membangun harmonisasi. Kerja sama
dalam bidang pertanian, perkebunan, dan kegiatan ekonomi produktif lain menciptakan
hubungan saling ketergantungan yang bersifat fungsional. Ketergantungan ekonomi ini
mendorong terjalinnya relasi sosial yang erat sekaligus mengurangi potensi konflik. Dalam
kerangka teori fungsionalisme, interaksi ekonomi dipandang sebagai mekanisme integratif
yang memperkuat jaringan sosial dan meneguhkan kesadaran kolektif tentang pentingnya kerja
sama dalam mencapai kesejahteraan bersama.

Peran pemerintah daerah dan lembaga terkait juga menjadi bagian dari strategi integratif.
Penyediaan fasilitas infrastruktur sosial dan ekonomi, seperti ruang pertemuan, jalan akses
bersama, sarana pendidikan, dan program pembangunan kolaboratif, dapat memperluas ruang
interaksi antarwarga. Dukungan kelembagaan dari pemerintah menegaskan bahwa harmonisasi
sosial bukan hanya tanggung jawab masyarakat, tetapi juga menjadi agenda kebijakan publik
yang harus difasilitasi secara berkelanjutan.

Selain pembangunan fisik, program pelatihan keterampilan dan peningkatan kapasitas
warga, baik transmigran maupun masyarakat lokal, menjadi strategi yang penting. Dengan
adanya peningkatan kapasitas individu, tercipta kesetaraan ekonomi yang dapat
meminimalisasi kecemburuan sosial. Peningkatan kualitas hidup melalui pemberdayaan
ekonomi juga akan memperkokoh solidaritas, sebab setiap kelompok merasa diuntungkan dan
tidak ditinggalkan dalam arus pembangunan.

Strategi berikutnya adalah memperkuat mekanisme penyelesaian konflik melalui
musyawarah. Pengalaman sebelumnya menunjukkan bahwa konflik, seperti terkait akses jalan,
dapat dikelola secara damai melalui dialog terbuka. Mekanisme musyawarah bukan hanya
menyelesaikan persoalan teknis, tetapi juga menumbuhkan rasa tanggung jawab kolektif,
memperkuat kepercayaan sosial, serta menjaga stabilitas jangka panjang. Dengan demikian,
musyawarah dapat dianggap sebagai pilar utama resolusi konflik berbasis kearifan local (Andi,
2025).



Penguatan norma sosial dan etika bersama yang menghormati keberagaman juga menjadi
bagian integral dari strategi harmonisasi. Norma ini ditegakkan melalui pendidikan sosial,
internalisasi adat, serta peran media komunikasi lokal. Dengan adanya pedoman normatif yang
disepakati bersama, masyarakat memiliki acuan yang jelas dalam mengatur perilaku sosial
sehingga interaksi dapat berlangsung secara tertib, saling menghormati, dan inklusif.

Secara keseluruhan, strategi penguatan harmonisasi sosial di Nagari Banai bersifat
multidimensional, melibatkan aspek agama, adat, pendidikan, ekonomi, serta peran pemerintah
dan masyarakat. Pendekatan inklusif yang menekankan integrasi nilai lokal dan pendatang,
penguatan kapasitas sosial-ekonomi, serta penyelesaian konflik berbasis musyawarah
merupakan formula yang relevan untuk membangun komunitas yang kohesif, damai, dan
produktif. Dengan strategi yang terencana dan berkelanjutan, Nagari Banai dapat menjadi
model harmonisasi sosial di wilayah transmigrasi dan masyarakat multikultural lainnya di
Indonesia.

KESIMPULAN

Dinamika harmonisasi sosial antara warga transmigran Jawa dan masyarakat lokal di
Nagari Banai menunjukkan proses adaptasi yang kompleks namun produktif, di mana
perbedaan budaya, bahasa, dan sistem sosial dikelola melalui interaksi, kerja sama, serta
mekanisme adat dan agama. Kesamaan keyakinan Islam, praktik adat seperti berinduk,
kegiatan ekonomi bersama, serta peran sentral tokoh adat, ulama, dan lembaga masyarakat
menjadi faktor utama pengikat harmoni. Meski masih terdapat kendala berupa perbedaan adat,
bahasa, dan ketimpangan ekonomi, penyelesaiannya dapat dilakukan melalui musyawarah dan
mediasi berbasis kearifan lokal. Dengan strategi komunikasi terbuka, pendidikan multikultural,
serta pemberdayaan sosial-ekonomi yang berkelanjutan, harmonisasi sosial di Nagari Banai
dapat terus diperkuat sebagai model inklusif bagi integrasi masyarakat multikultural di
Indonesia.

REFERENCE

Allport, G. W. (1954). The nature of prejudice. Reading/Addison-Wesley.
Andi. (n.d.). Mekanisme Penyelesaian Konflk. Wawancara Pribadi.

Anggraini, R. (2019). Integrasi Sosial Masyarakat Multietnik Di Nagari Sitiung Kabupaten
Dhamasraya. Jurnal Sosiologi Andalas, 5(2), 115-132.
https://doi.org/10.25077 /jsa.5.2.115-132.2019

Berry,]. W. (1997). Immigration, acculturation, and adaptation. Applied Psychology, 46(1),
5-34.

Darussalam, D. P. S. (n.d.). Peran Ninik Mamak. Wawancara Pribadi.

Firma, A. (n.d.). Hubungan Antar Masyarakat. Wawancara Pribadi.



Irmandes. (n.d.). Geografis Nagari Banai. Wawancara Pribadi.

May, E. (2006). Potret 3 Desa Transmigrasi Orang Jawa: Studi Kasus di Desa Tongar, Koja,
dan Desa Baru Pasaman sumatera Barat. Laporan Penelitian.

Nofiardi, N. (2022). Peran Serta Mekanisme Pemerintahan Nagari Dan Pemuka Adat
Dalam Kehidupan Masyarakat. LP2M UIN Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi dan
Penerbit Fahmi Karya.

Nova, Y. (2016). Dampak Transmigrasi Terhadap Kehidupan Sosial Masyarakat: Studi
Sejarah Masyarakat Timpeh Dharmasraya. Jurnal I[Imu Sosial Mamangan, 5(1), 23.
https://doi.org/10.22202 /mamangan.1927

Novendra, A. (n.d.). Kultur Budaya Jawa di Nagari Banai. Wawancara Pribadi.

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone: The collapse and revival of American community.
Simon and schuster.

Putra, I, Indraddin, I, & Miko, A. (2021). Penolakan Komunitas Lokal Nagari Padang
Tarok Terhadap Kedatangan Transmigran Suku Anak Dalam. Jurnal Antropologi: Isu-
Isu Sosial Budaya, 23(2), 175-183. https://doi.org/10.25077 /jantro.v23.n2.p175-
183.2021

RAMADANI, H. Z. (n.d.). MEMBANGUN TATANAN SOSIAL BARU UNTUK MEWUJUDKAN
MASYARAKAT MULTIKULTURAL.

Rustiadji, E., & Junaidj, ]. (2011). Transmigrasi dan pengembangan wilayah.

Sumatera, J., Karang, U, Utara, P, & Syaputra, R. (1993). Universitas Bung Hatta
Universitas Bung Hatta. 4(5), 6-7.

Suyatno. (n.d.). Harmonisasi Warga Transmigran. Wawancara Pribadi.

Zulkani. (n.d.). Kegiatan Keagamaan di Nagari Banai. Wawancara Pribadi.






